## sufimanzil.org Jamat e Islami and Its Leaders.

## In Urdu:-Moulana Mufti Abul Jamil Muhammad Rizwanur Rahman Farooqui Kadasallahu Sirrahul Azeez.

In Tamil:-Moulana As-Shaikh Shaik Abdul Quadir Alim Sufi, Quadiri, Siddique Radiallahu Anhu.

## ஜமாஅத்தே இஸ்லாமியும் அதன் தலைவர்களும்.

### பதிப்புரை

எல்லாம் வல்ல அல்லாஹ் தஆலாவின் திருப்பெயரால் துவக்கம். புகழ் அனைத்தும் அவனுக்கே உரியதாகுக!

கருணையும், ஈடேற்றமும், ஈருலக இரட்சகர், மன்றாடி கரை சேர்க்கும் மாண்பாளர்,நபிகள் நாயகம் ஸல்லல்லாஹு அலைஹிவஸல்லம் அவர்கள் மீதும், அவர்கள் தம் கிளைஞர்கள், தோழர்கள், இறையன்பர்கள் மீதும் உண்டாவதாக !

இஸ்லாம் எனும் அழகிய பூந்தோட்டத்தில், அதன் எழில் அழகை கெடுப்பதற்காக வந்து ஒதுங்கிய ஆந்தைதான் **வஹ்ஹாபிஸம்.** அது பல பல ரூபங்கள் எடுத்து வந்தபோதெல்லாம், நம் இறைநேசச் செல்வர்கள் அவைகளை அடித்து ஒழித்துகட்டியே வந்துள்ளனர் என்பது வரலாறு.

இவ்வரிசையில் சமீபகாலத்தில், தப்லீக்ஜமாஅத், ஜமாஅத்தே இஸ்லாமி என்று தோன்றி மக்களை குழப்பத்தில் வீழ்த்தி "மார்க்கம்" எனும் தழையை கழற்றி வீசிவிட்டு தான்தோன்றித்தனமாக வாயில் வந்ததே மார்க்கம் என்றும், தன் மரமண்டையில் தோன்றியதே சட்டம் என்றும் பிதற்றி வந்த காலக்கட்டத்தில்,

இந்தூர் சிட்டி மால்வா **மௌலானா அல்லாமா முப்தி** அபுல்**ஜமீல் முஹம்மதுறிழ்வானூர் ரஹ்மான் பாருக்கி** அவர்களால் எழுதப்பட்ட அயினே மவ்தூதிய்யத் எனும் ஆதாரப்பூர்வமான நூலை, தமிழ் உலகிற்கு அமகிய முறையில் மொழி பெயர்த்து எங்கள்

அல்லாமா அஷ்ஷெய்குல் காமில், அல்முஹிப்புர்ரஸூ ல் குருநாதர் ஷெய்கு அப்துல்காதிர் ஸித்திகி அஷ்ஷாஹ் பாழில் நூரி காகிரி காஹிரி സൗ ப് ழைரத் கத்தஸல்லாஹு സിന്ന്വത്രം ര് *ള*ിസ് സ് அவர்கள் 1976-ம் ஆண்டில் வெளியிட்டர்கள்.

இது மக்களுக்கு பெரும் பயனை கொடுத்து, வழிகேடர்களுக்கு பேர் இடியாக அமைந்தது. அல்னும்துலில்லானு்.

ஷெய்குனா அவர்கள் மறைவுக்குப்பின் இலங்கை ஹிஸ்புல்லாஹ் சபையினர் 1983ம் ஆண்டு இரண்டாம் பதிப்பு செய்து வெளியிட்டனர்.

இருபதிப்புகளிலும் மேற்கோள்கள், ஆதாரங்கள் முழுவதும் தமிழில் மொழிப்பெயர்ப்பாக மட்டுமே அமைந்திருந்தது.

மேற்கோள்கள், ஆதாரங்கள் அப்படியே அவர்களது நூற்களில் இருப்பதை போட்டோ பிளாக் எடுத்து ஆங்காங்கே கோடிட்டு இணைத்து வெளியிட்டால் இக்காலத்திற்கு பொருத்தமாகவும், அரபி, உர்து தெரிந்தவர்களுக்கு மிக பயனுள்ளதாக அமையும் என்றுநாடி இம்முன்றாம் பதிப்பில் அதை இணைத்து வெளியிட்டுள்ளோம் மிகவும் பொருத்தமாகவும் அழகாகவும் அமைந்துவிட்டது. அல்ஹம்துலில்லாஹ்.

பொது மக்கள் இதை ஆர்வமாக வாங்கிபடித்து தானும் பயன் பெறுவதுடன் இதர அன்பர்களுக்கும் பயன்பெறும் வாய்ப்பை அளிப்பீர்களாக•

எல்லாம் வல்ல அல்லாஹ் நம்மனைவர்களுக்கும் சன்மார்க்கத்தில் பூணிப்பையும் பற்றுதலையும், மோசக்காரர்களின் நாசத்தைவிட்டும் பாதுகாப்பையும் தந்தருள்வானாக, ஆமீன்.

இவன்

### ஹிஸ்புல்லாஹ் ஸபையினர், ஸூ பி மன்ஸில்

முதல்பதிப்பு: 1396 முனூர்ரம் 1976 ஜனவரி காயல்பட்டணம்

இரண்டாம் பதிப்பு : 1403 ரமழான் 1983 ஜூலை முன்றாம் பதிப்பு : 1412 ஷ.பான் 1992 பிப்ரவரி

## بلمِلحُرِّ الرَّحِيْرِ الرَّحِيْرِ الرَّحِيْرِ الرَّحِيْرِيَ عُلِيْكُ مِلْ الرَّحْلِي وَصَلَوْةً وَسَلَامًا عَلَيْكَ عَاسَيْنَ بَنِي عَلَيْكَ عَاسَيْنَ بَنِي عَلَيْكَ عَالَمُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ وَاضْعَا بِلَكَ وَاضْعَا بِلَكَ اللَّهِ مَا الْمَعْنَ فَانَ وَعَلَى اللَّهِ وَالْعِنْ فَانِ عُلَيْ اللَّهِ وَالْعِنْ فَانِ عُنَى اللَّهِ مَا الْعِنْ فَانِ عُلَيْ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْ

அருளாளனே, உன்னையே புகழ்கின்றோம்.

அத்னான் கிளையில் உதித்த நாயகமே, உங்கள் பேரிலும், மெய்ஞானம், நேர்வழி எனும் வானத்தின் நட்சத்திரங்களான உங்கள் தோழர்கள் பேரிலும் ஸைவாத்தும் ஸலாமும் சொல்கின்றோம்.

### அன்புடைய சகோதரர்களே!

**இந்நூலை** (உங்கள் ச(ழகம்) சமாப்பிக்கக் காரணம் இன்றையிலிருந்து இரண்டாண்டுகளுக்கு முன்பு மௌலவி அபுல் அ.லா மௌதூதியின் தஜ்தீது இயக்கமாகிய **இஸ்லா**மி ஜமாஅதே **இயக்கத்தில்** முஸ்லிம்கள் சேர்வதும், மௌதூதியர்களைத் முஸ்லிம்கள் தொடர்ந்து தொழுவதும் அல்லது **ஆகுமா?** விலக்கப்பட்டதா? தொடர்ந்து தொழுதால் அத்தொழுகை கூடுமா? கூடாதா? என்று கேள்விகள் எழுந்தன. அச்சமயத்திலே அவற்றிற்குச் எழுதி அனுப்பப்பட்டன. சுருக்கமான விடைகளும் நாட்களில் சில எதிரிகளின் வினாக்களும், குதர்க்கங்களும் ഖിட்டன. நின்று விளக்கங்கள் கேட்பது அரம்பமாகிவிட்டது. எனினும் அத்தகைய கேள்விகளின் போக்கு குதர்க்க நோக்குடையதாகவும், வெறும் வாய்ச்சொல் அளவுடையதாகவுமே இருந்தது. மேலும் தபால் (ழலம் விரும்பியவர்கள் வெறும் கேள்வி மாத்திரமே கேட்டனர். **ഖി**കെ പ്രെ குதர்க்க ക്രുക്കുവേ, அத்தகைய வெறும் கேள்விகளுக்கு, கொடுக்காதிருப்பதே வினாக்களுக்கு ഖിതഥ உசிதமெனக் கருதப்பட்டது. சில காலத்திற்குப் பிறகு கீழ்க்காணும் வாசகத்துடன் ஒரு கடிதம் வந்தது :

"மௌலவி மௌதூதி சாஹிபுடைய விஷயத்தில் **அபிப்ராயம்** யாது? அவருடைய கொள்கைகள் உங்களுடைய எத்தகையவை? ஸு ன்னத்துவல் ஜமாசித்து முஸ்லிம்கள் சிவருடைய இயக்கத்தில் சேருவது அகுமா? ஆகாதா? தாங்கள் வாய்(ழேடி இருப்பதுவும், வினாக்களுக்கு கொடுக்காமல் ഖിതഥ **இருப்பதுவும்** பெருங் கொடுப்பதுவும், சங்கடங்களுக்குக் கஷ்டத்தை பெரும் காரணமுமாகும். மேற்சொன்ன இயக்கத்தின் அமைப்பில் விடுகின்றார்கள். ஜனங்கள் மயங்கி மனதைப் பறி கொடுத்து தாங்கள் இதுபற்றிச் சீக்கிரமாக விடை எழுதுவீர்கள் உண்மையை வெளிப்படுத்த எந்த விதத்திலும் தயக்கம் கொள்ள மாட்டீர்கள் என ഖஸ്സെസെம். " உங்கள் பேரில் எனக்குப் பூரண நம்பிக்கையுண்டு. இக்கடிதத்தின் கலப்பற்ற வசனங்களைப் பார்த்துவிட்டு ஸு ன்னத்துவல் ஜனங்கள் ஜமாஅத்து பொது மௌதூதியுடைய சேரலாமா? சேரலாகாதா? இயக்கத்தில் என்பது பற்றிய சரியான தீர்மானத்தை எடுத்துக் கொள்வதற்காக இந்நூலை வரைகின்றேன்.

"என்னால் எவ்வளவு முடியுமோ அவ்வளவும் நேர்மையாக்குவதேயல்லாமல் வேறொன்றையும் நான் கருதுகின்ற-தில்லை. எனக்கு உதவி அல்லாஹ்வைக் கொண்டே அன்றி இல்லை"

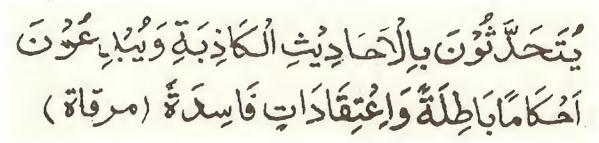
மௌதூதியின் **இஸ்லாம்** ஜமா அத்தே மௌலவி இந்திய பூமியில் **இ**யக்கமானது புதிதாகத் தோன்றிய **இ**யக்கமன்று என்பது அறிவாளர்களுக்கும், **ூ**ராய்ச்சியாளர்களுக்கும் மறைந்ததில்லை. இதற்கு முன்னர் காதியானி, நேச்சாரி, வஹ்ஹாபி, சக்டாலவி அநேக இயக்கங்களும், பாபி. பത്തாயி, முதலிய கூட்டங்களும் தோன்றின. அவற்றின் அமகிய விலாச போர்பை ப் பல்லாயிரகணக்கான **இலட்சகணக்கான** முஸ்லிம்கள் பார்த்துவிட்டு இயக்கங்களின் வழிபிசகிப்போனார்கள். அந்த ஸ்தாபகர்களுடைய கெட்ட கொள்கைகளையும், தவறான சிந்தனைகளையும், செல்லாக் கற்பனைகளையும் கொண்டு சீர்திருத்தம் பெறுவதற்குப் பதிலாக வீணே சீரழிந்தார்கள். நேர்வழி எனும் குன்றில் ஏறுவதற்குப் பதிலாக படுகுழியிலேயே பாதாளப் விழுந்தார்கள். எனும் எனவே வழிகேடு முந்திய **இயக்கங்களின்** கசப்பான சுவையை அனுபவித்ததைக் கொண்டாயினும் முஸ்லிம்கள் பாடம் கற்றுக் கொள்ள வேண்டியது அவசியமாகும்.

ஜமாத் அத்தே **இஸ்லா**மி ஸ்தாபகர் மௌலவி அபுல் மௌதூதியின் கொள்கை, சீந்தனைகளைப்பற்றி அஃலா அறிந்து ஒருபோதும் இந்த இயக்கத்தில் கொள்வதற்கு முன்னால், சேர்ந்து கொள்வதற்கு நாட்டம் வைக்காதிருக்க வேண்டும். ஏனெனில், சம்பந்தமான மார்க்க எந்த **இ**யக்கத்திலானாலும் அதில் சரி, சேர்ந்கபின்னர். சேர்ந்கவர்கள் எல்லாரும் அந்த இயக்க ஸ்தாபகருடைய கொள்கையின் குணப்பாட்டைப் பெறவே செய்வார்கள் பகிரங்கமாகத் தெரிந்த விஷயம். **தத**ற்காகவே சர்வோலோகத்திற்கும் ஸர்தாரான எங்கள் ஸெய்யிதுனா முஹம்மது സல்லல்லாஹு கொள்கைக்காரர்களின் சகவாசத்தை விட்டகன்று நீங்கி இருக்கும்படியாகக் கண்டிப்பான கட்டளையை இட்டுள்ளர்கள். இமாம் സ്ക്കൂര്ക്ക ரஹிமஹு ல்லாஹ் முஸ்லிம் அவர்கள் **த**ங்களின் முஸ்லிமில் **ചെപ്പത്നം** തെന്ന ரலியல்லாஹு அவர்களைத் தொட்டும் ரிவாயத்துச் செய்து அறிவிக்கின்றார்கள் எம் பெருமானார் സல்லல்லாஹு **എതെ ഒനി വസര് ഡ**് െ എവന് കണ്ട് െ ക്രെ ഒന്നാന് കണ്:-

يكؤن في المحرالتزمان رَجَّالُون كَنَّابُون يَاتُونَكُمُ مِنَ الْرَحَادِيْثِ بِهِ الْمُرْسَمَعُواان تُمُولاً آبَاتُكُمُ مِنَ الْرَحَادِيْثِ بِهِ الْمُرْسَمَعُواان تُمُولاً آبَاتُكُمُ فَإِيَّالُمُ وَالِيَّاهُمُ لِا يُضِالُون كُمُ وَلَا يُفْتِنُونَ كُمُرُ (المرجه مسلم)

"கடைசி காலத்தில் ஏமாற்றுக்காரர்களும், வருவார்கள். உங்கள் பொய்யர்களும் நீங்களோ (முதாதைகளோ கேட்டிராத சங்கதிகளையெல்லாம் சொல்வார்கள். அவர்கள் கிட்டவும் போகாதீர்கள். அவர்களை உங்கள் கிட்டவும் வர விடாதீர்கள். அவர்கள் (அவ்வாறானால்தான்) உங்களை வழிகெடுக்க மாட்டார்கள், குழப்பத்திலாக்க மாட்டார்கள்."

இந்த ஹதீது வியாக்கியானத்தில், முஹத்திது அல்லாமா முல்லா அலி காரீ ரஹிமஹு ல்லாஹ் அவர்கள் மிஷ்காத்து ஷரீபின் விரிவுரையான மிர்காத்தில் சொல்கின்றார்கள்:-



"அவர்கள் பொய்யான சங்கதிகளைச் சொல்வார்கள் தவறான (ஹு க்மு) தீர்மானங்களையும், மோசமான (அகீதா) கொள்கைகளையும் நூதனமாக (பித்அத்)க் கொண்டு வருவார்கள்."

கெட்ட கொள்கைக்காரர்களின், கெட்ட போக்குடையவர்களின் சகவாச தோஷத்தின் குணபாடு அவர்களுடன் அண்டி இருப்பவர்களையும் சேர்த்துப் பிடிக்கும். நாளாம்பரத்தில் இவர்களையும் அத்தகைய கொள்கைக்காரராகவே அக்கிவிடும் என்பது இந்த ஹதீதினால் துலாம்பரமாக விளங்குகின்றது.

இனி, மௌதூதி அபிமானிகள் எங்களுக்கு மௌதூதி கொள்கைகளைப் பற்றிப் பேச்சில்லை. சாஹிபின் முகல்லிது அவர் அகட்டும், அல்லாதவர் அகட்டும். ஏதோ அவரின் நாங்கள் சேர்ந்திருக்கின்றோமேயல்லாது இயக்கத்தில் அவருடைய கொள்கையின்பட நாங்கள் நடக்கப்போவதில்லை என்று சொல்வதானது வெறும் ஏமாற்றமும், மோசடியுமாகும். நேர்மையான புத்தியுடைய எவரும் இக்கூற்றை ஒப்புக் கொள்ள மாட்டார்.

வருடங்களக்கு முன் காக்சாரி இயக்க விஷயமாகவும் இகே கருத்துத்தான் வெளிப்படுத்தப்பட்டது. நாங்கள் காக்சாரி ஸ்தாபகரான ம**ஷ்றூ**கி சாகிபுடைய கொள்ளைகளைப் இயக்க பற்றியோ, அவரது மதுஹபைப் பற்றியோ எங்களுக்கு ஒரு சம்பந்தமும் என்றும் காக்சாரிகளில் சிலர் சொல்லவும் செய்தார்கள். அந்தச்சமயத்திலே, இதே மௌதூதி சாஹிபு தானே காக்சாரிகளின் இந்த எண்ணம் தவறானது, ஏமாற்றமானது என்று சுட்டிக் காட்டிச்

சொன்னார். மௌதூதி சாஹிபால் எழுதப்பட்ட "காக்சாரி இயக்கம்'' என்ற நூலில் அவர் வரைந்துள்ளார்:-

\* ری یہ بات کہ ہمیں صرف سپاہی بننے کی مشق مطلوب ہے یا فوجی نظم درکارہے، لیٹرر کے خیالات سے سردکا رنہیں یہ ایک سرا سرلغوبات ہے ۔ جے کوئی صاحب عقل ایک لمحہ کے لئے کھی

بادرنہیں کرسکتا، آپ کسی تحریک میں شامل ہوں ادراس کے لیڈر سے متارز نہ ہوں یہ نامکن ہے لیڈری رمے بوری تحریک کروع ہوتی ہے اور پیرو توں میں آپ آپ ہمرایت کرتی ہے کوئی شخص اس سے متا تربو کے بغیر نہیں رہ سکتا ۔

( رسالہ فاکسار تحریک از مودودی صاحب )

நாங்கள் சிப்பாய்களாகப் பயிற்சி பெற வேண்டுமென்பது தான் எங்கள் நோக்கம். பட்டாளத்தில் சேர்ந்து கொள்ள வேண்டும் என்பதுதான் எங்கள் குறிக்கோள். லீடருடைய கொள்கைகளைப் பற்றிக் கவனிப்பது எங்கள் வேலையில்லை என்று சொல்வதானது முழுக்க முழுக்க வீணான பேச்சாகும். ததை ஒரு புத்திசாலி சிறிது கூட ஏற்கமாட்டான். நீங்கள் ஒரு இயக்கத்தில் குணப்பாட்டைப் சேர்கிறதும், அதே நேரத்தில் அதன் லீடருடைய பெறாதிருப்பதும் ஒரு போதும் சாத்தியமானதல்ல. **ര്**ഥനിൽ സ്വത്ത இயக்கத்திற்கும் றூறைரும். இயக்கத்தில் சேர்ந்தவர்களிலெல்லாம் அது தானாகவே ஊடுருவிப் பாய்ந்து வேலை செய்யவே செய்யும். எந்த மனிதனும் அதைக் கொண்டு குணபாடு பெறாதிருக்க முடியாது.

ஜனாப் மௌதூதி சாஹிபின் **இவ்வார்த்தைகளைக்** கேட்ட பின்னர், மௌதூதி இயக்கத்தில் சேர்ந்தவர்களும் கூட எந்த **அட்சே**பணையுமில்லாது நமது **இ**ந்க அபிப்ராயக்கில். விகமான ஒரு இயக்கத்திலும் அதாவது எந்த சேருவதற்கு முன்பு இயக்கத்தை ஸ்தாபித்தவரைப் பற்றியும், அவரது கொள்கைகளைப் பற்றியும், சிந்தனைகளைப் பற்றியும் விளங்கித் தெரிந்து கொள்ளவேண்டியது அவசியமேதான் என்பதில் நமது கருத்துக்கு ஒத்தே இருப்பார்கள் என்று நம்புகின்றோம்.

## ஜனாப் மௌதூதி சாஹிபின் கொள்கைகளும் ஆராய்ச்சிகளும்

இச்சிறிய நூலில் ஜமாஅத்தே இஸ்லாமி இயக்க ஸ்தாபகர் மௌதூதி சாஹிபுடைய கொள்கைகள் பூராவையும் எழுதுவது அசாத்தியம் என்றில்லாவிடினும் அது மிகக் கஷ்டமான காரியமேயாம். என்றாலும் மௌதூதி சாஹிபைப் பற்றியும், அவருடைய இயக்கத்தைப் பற்றியும் சரியானதோர் முடிவுக்கு வருவதற்கு இலகுவாக இருக்கும் பொருட்டு அவருடைய சில குறிப்பான சிந்தனைகளையும் ஆராய்ச்சி-களையும், கொள்கைகளையும், வாசகர்களுக்கு முன்னால் கொண்டு வருகிறோம்.

## குர்ஆனுடைய தப்ஸீர் விளக்கத்தைப் பற்றிய கட்டுரைத் தொடரில் மௌதூதி சாஹிபின் கருத்து

மௌதூதி சாஹிபிடத்தில் குர்ஆனுல் கரீமை விளங்கித் தெரிந்து கொள்வதற்கு எந்தத் தப்ஸீரின் அவசியமுமில்லை. அவர் தன்னுடைய "தன்கீஹாத்' என்ற நூலின் 33 வது பக்கத்தில் சொல்கிறார்.

"قرآن دسنت کی نعلم سب پڑمقدم ہے گرتفسیراورا مادیث کے برانے ذخیرے سے نہیں ، (تنقبحات مالا)

"குர்ஆனையும் ஹதீதையும் கற்றுக் கொடுப்பதானது (மற்றும் கல்விகள்) எல்லாவற்றை விடவும் முந்தினதாகும். ஆனால் தப்ஸீர், ஹதீதுகளின் புராண (ஸ்டாக்) தங்கரிப்புகளிலிருந்து அல்ல"

அல்லாஹ் ஒவ்வொரு மனிதனுக்கும் **ഈ** ப്തുന്ത ஹு ഖத்தஆலா மஹ்பூபாகிய ஸெய்யிதல் ஆலம் நாயகம் தனது **ക്രാക്കുന്നു** വസര്സ് பேரில் സல்லல்லாஹு அவர்களின் குர்ஆன் ஷாீபை அரபி பாஷையால் அருளியிருக்கிறான். மேலும் பகிரங்கமாகத் தெரிந்த விஷயம், சங்கையான ஸஹாபாக்கள் ரலியல்லாஹு தூலா ക്ക് എം ம பெரும்பாலும் அரபிதேச வாசிகளாயிருந்தனர். அரபியே அவர்களின் தாய்ப்பாஷை. அஜமிகளை விடவும் அவர்களுக்கு குர்ஆனுல் கரீமின் பொருளையும், கருத்தையும் விளங்கிக் கொள்வது மிகவும் **அப்படியிருந்தும்** ക∟ ஹைாபாக்கள் எளிதாகும். அந்த கருத்தையும் குர்ஆன் ஷரீபின் **ஆயத்துக்களுடைய** பொருளையும் கொள்வதற்காக விளங்கிக் **தப்**ஸீர் வியாக்கியானத்தினளவில் தேவையுடையவர்களாக இருந்தார்கள். அவர்களின் நிலைமை எப்படி இருந்தது என்றால், எப்பொழுதாகிலும் எந்த ஆயத்தின் ஒரு விளங்கிக் கொள்ளும் விஷயத்தில் கருத்தை அவர்களுக்குக் கஷ்டமேற்படுமானால் உடனே இறையருள் ச(ழகம் தூதுவர் பெருமானார் സல்லல்லாஹு **ക്തരാത്യിചെന്നും** அவர்களுடைய சன்னிதானத்திற்கு **அ**ஜராகிக் கேட்பார்கள். சங்கையான நாயகம் விளக்கம் സல்லல்லாஹு **ക്രാക്കു** அவர்கள் இதற்கு கொடுத்து அவர்களுக்கு மனசாந்தியை உண்டு பண்ணுவார்கள். **இ**ம்மாதிரியான அநேக சம்பவங்கள் ஹதீதுக் கிரந்தங்களில் **இவ்விதமாகவே** தாபியீன்கள் வரையப்பட்டுள்ளன. பின்பு, ரஹிமஹு ல்லாஹ் சங்கையான சஹாபாக்களிடம் சென்று குர்ஆன் **ஆயத்துக்களுக்கு** வியாக்கியானம் கேட்கிறவர்களாயிருந்தார்கள். **இவர்களுக்குக்** உள்ள பின்னால் எல்லா உலமாக்களிடத்திலும், புகஹாக்களிடத்திலும் குர்ஆன் ஷரீபின் கருத்தை விளங்கும் விஷயத்தில் இதே முறைதான் இருந்து வந்தது. இந்த எல்லா முன்னோர்களும் ஷரீபுக்கு, அகிலலோக குர்ஆன் ஸர்தார் സல்லல்லாஹு **ക്രാക്കു** அவர்களைத் தொட்டும், மேதைகளான தாபியீன்களைத் தொட்டும் ரிவாயத்துச் செய்யப்பட்டிருக்கும் படியான வியாக்கியானங்களை அடிப்படையாக கொண்டே வியாக்கியானங்களைத் வைத்துக் கருத்து, தெரிந்து கொள்வார்கள். இவர்களிடத்தில் மனம் போல் தங்களது சுயபுத்தியையும், சுயயோசனை **ூபிப்**ராயத்தையும் அடிப்படையாகக் ஷரீபுக்கு வியாக்கியானம் கொண்டு குர்ஆன் செய்ய முற்படுவது பொருத்தமற்ற காரியம் மட்டுமல்ல, தகாத ஆகாத காரியமுமாகும்.

சிந்திக்க வேண்டியதாவது **இ**ப்பொழுது அரபிநாட்டிலேயே பிறந்து, வளர்ந்து, வாழ்ந்து அரபியையே தங்கள் தாய் பாஷையாகக் கொண்டு அரபியைக் கற்றுத் தூர்ந்தவர்களும் கொள்வதற்கு குர்ஆனின் பொருளை விளங்கிக் Ծու∟ (தப்ஸீர்)வியாக்கியானத்தைப் பெற்றுக் கொள்ள வேண்டிய கட்டத்தை விட்டும் தேவையற்றிருக்கவில்லை. அதன் பொருளை விளங்கிக் கொள்வதற்காக அவர்கள் யாவரும் றசூலுல்லாஹ் സல்லல்லாஹு **அலைவ**றிவஸல்லம் அவர்களுடைய வியாக்கியான, விளக்கத்தளவில் தேவையுடையவர்களாக **தப்**ஸீர் இருந்தனர். மேலும், அவர்கள் தங்களின் சொந்த அபிப்ராயப்படியும், தம் புத்திப் பிரகாரமும் அதற்கு வியாக்கியானம் செய்வது தகாத, விலக்கப்பட்ட காரியம் என்றும் உணர்ந்திருந்தார்கள்.

ஹிந்துஸ்தானிலுள்ள சாஹ்போ அனால் இந்த மௌதூதி சொல்கிறார். **ூரபியல்லாதவர்களுக்கு** யோசனை குர்அனை விளங்குவதற்கு எந்தத் தப்ஸீரும், விரிவுரையும் தேவையில்லை. எந்த (முபஸ்ஸிர்) விரிவுரையாளரும் தேவையில்லை தப்ஸீர், என்று ஹதீதுடைய பழைய கிரந்தங்களையெல்லாம் வீணானவை, பயனற்ற புராணங்கள் என இவர் கழித்துத் தள்ளுகிறார். குர்ஆன் ஷரீபக்கு ஹைாபாக்களால் ரிவாயத்துச் செய்யப்பட்ட வியாக்கியானத்தை விட்டுவிட்டு தனது சுய அபிப்ராயத்தைக் கொண்டும், தன் புத்தியைக் வியாக்கியானம் செய்யமுற்படுபவன் கொண்டும் நரகவாதியாவான் என்பது கூடவா இந்த மௌதூதி சாஹிபுக்குத் தெரியாது. நாயகம் സல்லல்லாஹு **ക്തെ**തെത്തി ഖസல்லம் அவர்களின் இந்தப் பொன்மொழியைக் கூடவா அவர் கேட்டதில்லை.

## مَنْ فَسَرَالُقُلِ أَنْ بِرَائِهِ فَلْيَسِوَّهُ مَقْعَدَ لَا مِنْ لِنَّالِهِ مَنْ فَسَرَالُهُ فِي فَكَيْسِوَ مُقْعَدَ لَا مِنْ لِنَّالِهِ ( اخرجه مسلم في ضحيحه )

"எவன் குர்ஆனுக்கு தன் அபிப்ராயத்தின் பிரகாரம் வியாக்கியானம் செய்கிறானோ அவன் தனது இருப்பிடத்தை நரகத்திலாக்கிக் கொள்ளட்டும்." என்று ஸஹீஹு முஸ்லிமில் ஹதீது வந்தள்ளது.

<u>இவ்வி</u>டத்தில் இதையும் சொல்ல வேண்டியது அவசியமாகும். அதாவது, மௌதூதி சாஹிபுடைய இந்த ஆராய்ச்சி புதியதோர் ஆராய்ச்சியல்ல. அவர் சொன்னதெல்லாம் இதற்கு முன்பும் சொன்ன **ஆ**ராய்ச்சி யோசனையே. மற்ற வஹ்ஹாபிகள் ஊக்குவித்துச் சொன்னதாக இருக்கின்றது. இதற்கு முன்னால் இதே யோசனையைச் சொல்லித்தான் வஹ்ஹாபிகள் முஸ்லிம்களை வழிகெடுக்க முயற்சிகள் முடித்தனர். செய்து இந்த விஷயம் "தக்வியத்துல் ஈமான்" முதலிய வஹ்ஹாபிகள் நூற்களைப் படித்துப் பார்த்தால் நன்கு விளங்க வரும்.

இதுவே: "முஸ்லிம்களைத் அன்னவர்களுடைய கருத்து தப்ஸீர், ஹதீதுடைய பிரகாசத்திலிருந்து **அப்புறப்படுத்தி** வைத்து அவர்களின் மனதுகளில் தங்களுடைய வழிகேடான கருத்துக்களையும் கொள்கைகளையும், திணித்து வழி முஸ்லிம்களுக்கு கெடுத்துவிடலாம். அந்தப் பாமர நாம் அவர்களுடைய மனதுகளில் திணிக்கும் <u>இவ்வாறு</u> தெரியாது இருட்டடிப்புச் செய்து விடலாம்"

### ஹதீதுகள் சம்பந்தமாக மௌதூதியின் கருத்து

நாயகம் ஸல்லல்லாஹு அலைஹி வஸல்லம் அவர்களின் ஹதீது சம்பந்தமாக, தனது கருத்து யாதென்பதை மௌதூதி சாஹிபு தன்னுடைய "தப்ஹீமாத்து" எனும் நூலின் 292 வது பக்கத்தில் பின் வருமாறு வெளிப்படுத்துகிறார்.

"آب کیے کہ سکتے ہیں کہ ص (مدیث کو) وہ (محدثین) میمیع قرار دیتے ہیں وہ (مدیث) حقیقت میں بھی میمیع ہے صحت کا کا ل یقین توخودان (محدثین) کو بھی نہ تھا (تفہیمات م ۲۹۲ "

"(ஹதீதுகளில்) எதை அவர்கள் (முஹத்திதீன்) ஸஹீஹானது என்று ஸ்தாபிக்கின்றார்களோ அது (அந்த ஹதீது) யதார்த்தத்திலேயே ஸஹீஹானதுதான் என்று நீங்கள் எப்படி சொல்லமுடியும்? ஸஹீஹானது தான் என்பது பற்றிய பூரண (யகீன்)

நம்பிக்கை அவர்களுக்கு (முஹத்திதீன்களுக்கு)ம் கூடக் கிடையாது."

மேலும் அவர் தனது "தப்ஹீமாத்து" நூலின் 302 வது பக்கத்தில் சொல்கின்றார்:-

## "آپ کے نزدیک ہراس روایت کو صربیت رسول مان لبنا مزدری ہے جمعے فی بین مند کے اعتبارسے میمی قرار دیں بیکن ہمارے نزدیک یہ منروری نہیں ۔ تفہیمات ملے سے ،،

"முஹத்திதீன்கள் ஸனதைக் கவனித்து இது ஸஹீஹானது ஸ்தாபிக்கக் ஒவ்வொரு என்று **գ**ուժ<sub></sub>լ ஹதீதையும் ரசூலுல்லாஹி ஸல்லல்லாஹு യ്യായില് അത്രായി அவர்களுடைய ஹதீதுதான் என்று நம்புவது உங்களிடத்தில் அவசியமாக இருக்கலாம். ஆனால் எங்களிடத்தில் அவ்வாறான அவசியமில்லை."

இன்னும் மேற்கண்ட "தப்ஹீமாத்"தின் 303 வது பக்கத்தில் எழுதுகிறார்:

## • فیران بنیادوں پرام ادیث کے صفح یا غلط یا ضعیف وغیرہ ہونے کا فیصلہ کرتے ہیں ان کے اندر کمروری کے مختلف میں بال کرچکاہوں یہ

"முஹத்திதீன்கள் எந்தத்திட்டத்தின் பேரில் ஹதீதுகளை இவை ஸஹீஹானவை, இவை தவறானவை, இவை ளயீபானவை என்று இவ்வாறாக மற்றும் வெவ்வேறு வகையானவை என்று முடிவு செய்கின்றார்களோ அந்த அடிப்படைத்திட்டத்தில் பலஹீனத்துக்குரிய பல அம்சங்கள் இருப்பதாக (முன்னரே) நான் விபரித்திருக்கிறேன்."

மௌதூதி சாஹிபுடைய மேற்குறிப்பிட்ட வாசகங்களின் சாராம்சம் இதுதான். அதாவது:-

- 1. முஹத்திதீன்கள் எந்த ஹதீதையாவது ஸஹீஹானது என்று சொல்வதானது அந்த ஹதீது ஸஹீஹு தான் என்பதற்கு ஆதாரமாகாது.
- 2. முறைத்திதீன்கள் எந்த ஹதீதையாவது ஸஹீஹானது என்று சொன்னாலுங்கூட அது ஸஹீஹானதுதான் என்பதன் பேரில் அவர்களுக்கும் பூரண நம்பிக்கையில்லை.
- முறைத்திதீன்கள் ஸைகைக் ്യെട്ട്ടെ கவனித்து ஒரு സ്ക്കീത്വന്ത്യ சொன்ன போதிலும் ரஸூ ல் என்று அது സல்லல்லாஹு **ച്ചതെ**വന്റി ഖസல்லம் அவர்களுடைய ஹதீதுதான் என்று ஒப்புக் கொள்வது அவசியமில்லை.
- 4. முஹத்திதீன்கள் எந்த அடிப்படை திட்டத்தைக் கொண்டு ஹதீதுகளை இது ஸஹீஹானது, இது ளஈபானது என்று காட்டுகின்றார்களோ அந்த அடிப்படைத் திட்டம் மௌதூதி சாஹிபிடத்தில் பலஹீனமானதாக இருக்கும்.

இப்பொழுது சொல்லுங்கள்! எந்த சஹீஹான ஹதீதையோ, സஹ്ஹானதுதான் சாஹிபிடத்தில் என்று மௌதூதி இது நிருபித்துக்காட்ட எவரால்தான் (முடியும்? எந்த ஹதீதையாவது "இதை அவரிடத்தில், முஹத்திதீன்கள் സஹீஹானது என்று சொல்லியிருக்கின்றார்கள்". எனச் சொல்லப்பட்டால் உடனே அவர், 'முஹத்திதீன்கள் ുട്ട്ടെ சஹீஹானது எந்த என்று சொல்லுகின்றார்களோ என்னிடமும் ஸஹீஹானது என்று அது ஏற்கப்பட வேண்டியதில்லை' என்றே சொல்வார்.

மேலும் எந்த ஹதீதையாவது அவரிடத்தில் 'இந்த ஸஹீஹானது என்று சொல்லப்பட்டால், அவர் எந்த ரிவாயத்துடைய அல்லது ஸனதுடைய ரீதிப்படியோ முஹத்திதீன்களிடத்தில் സ്ക്ക്ക്ക്ക് ആര് அகின்றதோ, எம்மிடத்திலும் ത്വള്ള്വ அது ஸஹீஹானதாக ஆகுவது அவசியமில்லை என்றே சொல்வார்.

முடிவாக மௌதூதி ஸாஹிபிடத்தில் எத்தகைய பரிசுத்தமான ஹதீதைக் கொண்டானாலும் சரி அவரிடம் ஆதாரம் காட்டமுடியாது. அது அசாத்தியம். ஏனெனில் பூர்வீகமான ஹதீதுகளெல்லாம் 'பழைய - ஸ்டாக்' கான புராண நூற்கள் என்றும், வீணானவை என்றும், அவரால் கருதப்பட்டுள்ளன. பெரும்பாலும் இந்த அடிப்படையில்தான்

அவர் அலிகார் சர்வகலாசாலை மாணவர்களுக்கு மார்க்கக் கல்விப் போதனைத் திட்டத்தை வகுக்கக்கூடிய விதமாகத்தான் பின் வருமாறு சொல்லியிருக்கிறார் போலும்:-

## "قرآن اورسنت رسول کی تعلیم سب برمقدم ہے گرتف برصد " کیرانے ذخیروں سے نہیں (تنقیمات میں اللہ)

குர்அனையும் றசூலுலுல்லான் ஸல்லல்லானு **அலை**ஹி **ഖ**സல்லம் அவர்களுடைய ஹதீதையும் கற்றுக் கொடுப்பது (மற்றெல்லாவற்றையும் முந்தினதாகும். ഖ്L) ஆனால் (அப்படிக் கொடுப்பது முன்னாள் கற்றுக் ஏடுகளான புராண கப்ஸீர், ஹதீதுகளுடைய இருப்புச் சரக்கிலிருந்தல்ல (தன்ஹீகாத்து – பக்கம் 133)

தப்பித் தவறி எப்படியாவது சாஹிபு எந்த ஓர் ஹதீதையாவது, அது ஸஹீஹானது (நாயக வாக்கியம்) தான் என்று ஒப்புக் கொண்ட போதிலும் அதைக் கட்டுக்கதை, அல்லது நபியவர்களின் (கியாஸ்) அனுமானம் என்று சொல்லி அதனால், அது அமல் செய்வதற்குத் தகுதியற்றது, நம்பத்தக்கதல்ல என்றும் அவர் ஸ்தாபிக்க முற்படுவாா: உவமைக்கு இதோ அவருடைய எழுத்தே சான்று:-

## المبركانا دُجال وغره توافسانے ہيں جن كى كوئى تغرى حيثيت نہيں ہے يہ (ترجاب القرآن ماه سنم واكتوبر صلاعيم)

"ஒற்றைக் கண்ணன் தஜ்ஜால் சங்கதி, (இதுபோன்ற) மற்ற சங்கதிகளெல்லாம் பழங்காலக் கட்டுக்கதைகளாகும். இவற்றிற்கெல்லாம் மார்க்க ஷரீஅத்தின் ரீதியாய் யாதொன்றும் கிடையாது" (மௌதூதியின் தர்ஜு மானுல் குர்ஆன்,1945 செப்டம்பர் - அக்டோபர்)

ஒற்றைக் கண்ணன் தஜ்ஜால் வருகை பற்றி எந்த ஹதீதுகள் ஸஹீஹானவைகளாக வந்துள்ளனவோ அவற்றைத்தான் மௌதூதி

சாஹிபு பழங்காலக் கட்டுக்கதைகள் என்று குறிப்பிடுகிறார். மேலும் தஜ்ஜால் விஷயமாக இவர் சொல்வதைக் கவனியுங்கள்:-

ان امور کے متعلق جو مختلف باتیں صفور سے احادیث میں منقول ہیں وہ دراصل آئے تیاسات ہیں جن کے بارے یں آب خود شک میں تھے " (ترجان القرآن بابت ما، فروری ش) لیکن کیاسا و صوری کی تاریخ نے یہ تابت ہیں کردیا کی مضور کا یہ اندلیت مجھے نہ تھا۔ (ترجان ندکور)

விஷயங்கள் சம்பந்தமாக நாயகம் ஸல்லல்லாஹு அலைஹி வஸல்லம் அவர்களைத் தொட்டும் விதர்ப்பமான பேச்சுக்கள் செய்யப்பட்டிருக்கின்றனவோ <u>എ</u>தீதுகளில் ரிவாயத்துச் തയെക്കു அசலில் நாயகம் ஸல்லல்லாஹு **ക്കാര്ക്ക് ചെയ്യുന്നു** ക്കാര്ക്ക് ക്രൂപ്പെ ക്രൂപ്വെ ക്രൂപ്പെ ക്രൂപ്വാ ക്രൂപ്പെ ക്രൂപ്പെ ക്രൂപ്വാ ക്രൂപ്പെ ക്രൂപ്പെ ക്രൂപ്പെ ക്രൂപ്പെ ക്രൂപ്വാ ക് அநுமானங்களாகும். (கியாஸ்) அதில் அவர்களும் சந்தேகத்தில்தான் இருந்தார்கள். (மௌதூதியின் தர்ஜு மானுல் குர்ஆன் - 1946 பிப்ரவரி)

அதில் அவர் மேலும் தொடர்ந்து,

அனால் பதின்(மன்றரை நூற்றாண்டுச் சரிக்கிரம் நாயகம் സ**ல்லல்லா**ஹு **ഖസ**ல்லம் அவர்களின் உத்தேச இந்த **அபிப்பிராயம்** சரியல்ல நிருபித்துக் அநுமான என்பதாக காட்டவில்லையா?" என்றும் கேட்கிறார்.

எதார்த்தம் என்னவென்றால், இந்த மௌதூதி வழிகெட்ட முன்னோர்களெல்லாம் சாதிக்க அவருடைய சாதித்துவிட்டார். முடியாததையெல்லாம் 'ஹதீதை ஒப்புக் கொள்ளாமல் மௌதூதி சாஹிபு மறுக்கிறார். ' என்று யாரும் புகார் சொல்லிவிடக்கூடாதென்பதற்காக அவர் குர்ஆனையும், ஹதீதையும் கற்றுக் கொள்வது அவசியம் என்று ஒருபுறம் காட்டிக் கொள்கிறார். மற்றொரு புறத்தில், றைதீதுகளின் அசல் அடிப்படைத் அனால்

திட்டங்களை பலஹீனமானவை எனவும், ஸஹீஹான நம்பிக்கைக்-குரியவையல்ல எனவும், கழித்து உம்மத்தே முஹம்மதியாவிடம் அழியாப் பொக்கிஷமாய் உள்ளதும், திரட்டிச் சேகரிக்கப்பட்ட தன்மை பற்றி இஸ்லாமிய உலகமே பெருமை கொள்ள வேண்டியதுமான புகாரி, സെ്ക്കീണ്ട്ര ക്കൈബ്യ്, முஸ்லிம் திர்மிதீ, அபூதாவூது முதலிய முஹத்திதீன்களுடைய ஹதீதுக் கிரகந்தங்களையும், **ഈ** തൽ്ക്കെബ്യம், நம்பிக்கைக்குரியன அல்லவென்றும், **இவையனைத்தையும் அதாரமாகக்** கொண்டு அமல் செய்வதற்குத் ஒரே வாசகத்கை தகுதியானவையல்ல என்றும் எழுதி இந்த மௌதூதி மேலாம்பரமான அந்த அரும் பொக்கிஷங்களையெல்லாம் உதவாக்கரைகளென்று உதறித்தள்ளி விட்டார். (நஊதுபில்லாஹ்)

### பிக்ஹு க் கிதாபுகள் பற்றி மௌதூதியின் கருத்து

பிக்ஹு க் கிதாபுகள் பற்றி மௌதூதி சாஹிபின் (முகல்லிதீன் கருத்தோ, எந்த மதனுபுகளையும் ஏற்காத பொதுப்படைக் கொள்கையே அல்லாத)வர்களுடைய தான். வெளிப்படையில் உள்ள வித்தியாசம் என்னவெனில் முகல்லிதீன் அல்லாதவர்கள் பிக்ஹு க் கிதாபுகளைக் கொண்டு அமல் செய்வது சொல்லிவிடுவார்கள். ஹறாம் என்று திறந்து மௌதூதி சாஹிபோ "சீர்திருத்தத்தை உத்தேசித்து பிக்ஹு க் அதே கருத்தை மழுப்பி கிதாபிலுள்ள மஸ்அலாக்கள் (சட்டதிட்டங்கள்) இக்காலத்தில் அமல் உள்ளன" செய்வதற்கு தகுதியற்றனவாக என்று சொல்கிறார். வித்தியாசம். பிரபல்ய இதுதான் இதற்கு ஆதாரம் மௌதூதியின் நூலான தன்கீறைத்தின் 70 வது பக்கத்திலுள்ள இவ்வாசகம் :-

ایک طرف ترکی قوم بس اتنے بڑے انقلاب کی ابتداء ہوری کھی دوہری طرف ترکوں کے علماء ادرمشا گفتے جواب بھی ساتریں صدی کی فضاسے نکلنے برآمادہ نہ تھے وہ اب بھی کہرہے کھے کہ چوتھی صدی کے بعداجہاد کا درواڑہ بند ہوجیکا ہے وہ اب بھی اعرار کرر ہے تھے کہ ترکی قوم میں دہی فقی توانین نافذ کئے جا مین کے جوشامی اور کنرالد قائن میں لکھے ہوئے ہیں۔ اشتھات)

'ஒரு பக்கம் துருக்கி ஜனங்களில் இந்தப் பெரிய பரட்சி ஆகிவிட்டது. மற்றொரு பக்கம் துருக்கியிலுள்ள **ஆரம்பம்** உலமாக்களும், மஷாயிகுமார்களும் - அவர்கள் அந்த (பழங்கால) ஏழாம் நூற்றாண்டின் முற்றவெளிலிருந்து புறப்படுவதற்கு **இ**ப்பொழுதுங்கூடத் ക്രർത്തം. அவர்கள் தயராக **இப்பொழுதும்** சொல்கிறார்கள். நாலாவது நூற்றாண்டிற்குப் பிறகு இஜ்திஹாதுடைய அடைக்கப்பட்டுவிட்டதென்று. மேலும் அவர்கள் துருக்கி ஜனங்களில் ஷாமி, கன்ஸு த்தாகாயிலுள்ள பிக்ஹு ச் சட்டங்களையே கொள்ள நடைமுறையிலாக்கிக் வேண்டுமென்று **இ**ப்பொழுதும் பிடிவாதம் செய்து கொண்டிருக்கிறார்கள்."

வாசகர்களே: நன்றாகச் சிந்தித்துப் பாருங்கள். மௌதூதி சாஹிபு ஹனபி மதுஹபுடைய பிக்ஹு க் கிரந்தங்களில் பிரபல்யமான ஷாமி, கன்ஸு த்தாகாயிகு முதலியவைகளின் பெயர்களை எடுத்துச் பிக்ஹு வின் பேரில் தனது சொல்லி ത്രത്ഥി அதிருப்தியை வெளிப்படுத்துகின்றார். அவரது தன்கீஹாத்திலுள்ள அவரது இவ்வாசகங்களைப் படித்துப் பார்த்து உணர்ந்ததற்கப்பால்,

மௌதூதி சாஹிபு, மதுஹபு எதையும் பின்பற்றாதவர்தான் என்பதில் யாதொரு சந்தேகத்திற்கும் இடமிருக்காது.

## மௌதூதி சாஹிபின் (மதுஹபுக்குக் கட்டுப்படாத) கொள்கை

ஜனாப் ஜமாஅதே <u>இ</u>ஸ்லாமியின் ஸ்தாபகர் மௌகூதி "தஜ்தீது வஇஹ்யாயேதீன்" (மார்க்கத்தைப் சாஹிபு, தனது புதுப்பிப்பதும், உயிர்ப்பிப்பதும்) என்ற நூலின் 129 ம் பக்கத்தில் கூறுகின்ற வாசகத்தின் சுருக்கம்:

مجاہلیت جدیدہ ہے شادئے وسائل کے ساتھ آئے ہے اور
اس نے بے حساب سائل زندگی بیداکر دیتے ہیں ۔ ہمذاکتاب
الٹراورسنت رسول الٹری وہ کہٰم افذہے جسسے اس دور
بس تجدید کلت کا کام کرنے لئے رہنائی حاصل کی جاسکتی ہے
اوراس رہنائی کو افذکر کے اس وقت کے حالات ہیں شاہرہ
علی تیار کر ہے کے لئے ایسی متقل قوت اجتہا دیر در کا رہ جو بجتہدین سلف میں سے کسی ایک کے علوم و منہاج کی ایند
جو بجتہدین سلف میں سے کسی ایک کے علوم و منہاج کی ایند

"புதிய மௌட்டீகம் எண்ணற்ற புது வழிவகைகளோடு வந்திருக்கிறது. மேலும் அது கணக்கில்லாத வாழ்க்கை சம்பந்தமான (மஸ்அலா) சட்டதிட்டங்களையும் உண்டாக்கி இருக்கின்றது. ஆகையால் அல்லாஹ்வின் வேதமும் றசூலுல்லாஹி ஸல்லல்லாஹு அலைஹிவஸல்லம் அவர்களின் ஹதீதுதான் தனித்த முன் மாதிரியாகும். அதைக் கொண்டேதான் இக்காலத்தில் மார்க்கத்தைப்

புதுப்பிப்பதற்கான நேரான வழிகாட்டுதலை உண்டாக்கிக் கொள்ள முடியும். மேலும் அந்த வழிகாட்டுதலை எடுத்துக் கொண்டு தான் இக்காலத்தின் நிலைமைகளின் ராஜபாட்டையையே தயார் செய்து கொள்வதற்கு முந்திய முஜத்திதீன்களில் எவருடைய அறிவுக்கும், போக்கிற்கும் கட்டுப்பட்ட வகையிலில்லாமல் தனிமையான முறையில் இஜ்திஹாது செய்யக்கூடிய சக்தி தேவைப்படுகிறது.

முஸ்லிம்களே! சிந்தித்துப்பாருங்கள். மௌதூதி சாஹிப எப்படி தெள்ளத் தெளிவாக இமாம்களைத் தொடராதிருப்பதற்கான எந்த மதுஹபுகளையும் ஏற்படாதிருக்கும் முகல்லிது அல்லாதவருடைய என்று. அத்தோடு, பாடத்தை கற்றுத் கருகிறார் முந்திய முஜ்தஹிதீன்களில் எவர்களையும் தொடராது நீங்கி **இருப்பதற்கு** எப்படிப்பட்ட நவீன முறையாக வழியைக் காட்டுகிறார்.

அவர் மேலும் சொல்வதைப் பாருங்கள் :

و آخرس ایک بات کی اور توضیح کردیا چاجتا بهون فقیہ اور کل رعفائد ) کے مسائل میں جبرا ایک خاص مسلک جس کوییں نے اپنی ذاتی تحقیق کی بنایرا ختیا رکیا ہے "
جس کویس نے اپنی ذاتی تحقیق کی بنایرا ختیا رکیا ہے "
(رسالہ زندگی اگست وستمبر شھوائٹ)

"இறுதியாக ஒரு விஷயத்தை இன்னமும் தெளிவுபடுத்த வேண்டுமென்று விரும்புகிறேன். பிக்ஹு, கலாம் (அகீதா)களின் மஸ்அலாக்களில் எனக்கு தனிவழியுண்டு. அதை நான் என் சொந்த ஆராய்ச்சியைக் கொண்டு தெரிந்தெடுத்திருக்கிறேன்.

(ஜிந்தகீ மாசிகை — 1950 ஆகஸ்டு — செப்டம்பர் வெளியீடு)

மௌதூதி சாஹிபுடைய இந்த வாசகத்தினால் அவர் ஷாபி, ஹனபி, ஹன்பலி, மாலிக் ஆகிய நான்கு மதுஹபுகளில் எந்த சேர்ந்தவரில்லை: மதுஹபையும் எந்த மதுஹபையும் பின்பற்றிய வருமில்லை என தெளிவாகிறது. இவருக்கு தனியானதோர் மதுஹபு இருக்கின்றது. அதைத் தான் முஸ்லிம்கள் எந்த மதுஹபையும்

பின்பற்றாத, முகல்லிதீன் அல்லாத, இமாம்களைப் பின்பற்றாத தன்மை என்று சொல்வார்கள். இதுவும் பகிரங்கமான விஷயம்.

கண்(ழடித்தனமாகப் <u>இ</u>ப்பொழுது மௌதூதி சாஹிபைக் மௌதூதியாக்களில் எவரேனும் ஜனாப்மௌதூதி சாஹிபு பின்பற்றும் ത്തെപി அன்றி ஷாபியீ அன்றி வேறு எந்த மதுஹபையாவது பின்தொடர்ந்தவர் என்று சொல்வதற்குத் துணிவார்களா? அவருடைய **இ**மாம்களைப் பின்பற்றாகு கொள்கையும், வஹ்ஹாபிக் கொள்கையையும் மறைத்து (முட முடியுமா?

### வணக்கங்கள் சம்பந்தமாக மௌதூதியின் சிந்தனை.

மௌதூதிசாஹிபிடத்தில் விக்ரஹ **ூ**ராதனைக்காரர்களின் அட்டமும், ஒட்டமும், தூக்கமும், விழிப்பும், உட்காருதலும், உண்ணலும், பருகலும் எல்லாமே அல்லாஹ்வுக்குச் எழும்புதலும், செய்யும் வணக்கமாகும். மேலும் அவர்கள் விக்கிரறைத்தை வணங்கிக் <u>இவரி</u>டத்தில் அல்லாஹ்வை வணங்குவதாகவே கும்பிடுதலும் መ<sub></sub>∟ "இஸ்லாக்கில் வணக்கத்தின் அகும். <u>இவர்</u> (மௌதூதி) தப்ஹீமாத்கு'' தலையங்கம் இட்டு, தன்னுடைய தோற்றம்''என்று எனும் நூலின் 43 வது பக்கத்தில் வணக்கத்தைப் பற்றிப் பின்வருமாறு விளக்கம் கொடுக்கின்றார் :-

م انسان خواه فداکا قائل ہویا منکر نفراکو سیرہ کرتا ہویا بیتھ کوفراکی پرجاکرتا ہویا فیرخداکی جب وہ قانون فطرت برجل را ہے اوراس قانون کے سخت ہی زندہ ہے تولا محالہ وہ بغیرجانے بوجھے بلاعد واختیا رطوعًا وکر کم خدا ہی کی عباد کر ہا جہ اس کے سامنے مربسجو دہ اوراسی کی بیتے میں لگا ہواہی کی جیات اس کا جلنا پھرنا سونا جاگنا کھانا بیٹ انگفنا بیٹھنا سیاسی کی عبادت ہے بی

மனிதன் அல்லாஹ்வை நம்பினாலும் சரி, நிராகரித்தாலும் அல்லாஹ்வை எப்பொழுது செய்தாலும் சரி, െഞ് பூஜை **இ**யற்கையின் விதிப்படி நடக்கிறானோ விகியின் அந்த கீழ் சந்தேகமின்றி தெரியாமலே வாழுகிறானோ, െഞ് தனக்குத்

வேண்டுமென்றும், சுயேச்சையாகவும் இல்லாமல் வழிப்பட்டவனாகவும், நிர்பந்தத்திலானவனாகவும் அல்லாஹ்வையே (இந்த எல்லா நிலைகளிலும்) வணங்கிக் கொண்டிருக்கிறான். அவன் முன்னாலேயே சாஷ்டாங்கத்தில் கொண்டிருக்கிறான் தலையை போட்டுக் அவனுடைய தஸ்பீஹிலேயே இருக்கிறான். மனிதனுடைய ஆட்டமும், ஓட்டமும், தூக்கமும், விழிப்பும், உண்ணலும், குடித்தலும், நிற்றலும், உட்காருதலும் அத்தனையமே அவனுடைய (அல்லாஹ்வடைய) வணக்கமேயாகும்.

இவ்வாறு கூறுகின்ற மௌதூதி ஸாஹிபுவேயாகட்டும் அல்லது மௌதூதியத்தின் அபிமானிகளில் எவருமேயாகட்டும் மௌதூதி வேறுயாராவது வணக்கத்திற்கு சாஹிபக்கு முன்பதாக **இத்**தகைய என்று காண்பிக்க வியாக்கியானம் செய்திருக்கின்றார்கள் (முடியுமா? அப்படி யாராவது, புத்தபகவானை-விக்கிரகத்தை வணங்குகிறவர்களின் தூக்கத்தையம், அட்டத்தையும், விழிப்பையும், ஓட்டத்தையும், அன்னவர்களின் அல்லாஹ்வின் அசைவையும், ஒடுங்குதலையும் என்று சொல்லி இருக்கின்றார்களா? வேறு **இ**பாதத்து எந்த ஒரு நபருமே **இஸ்லாமிய இ**பாதத்துக்கு **த**த்தகைய (ഖിവന്ക്) செய்யாதிருக்கும் வியாக்கியானம் போது **இவருடைய** இந்தப் பொறுப்பற்ற வியாக்கியானத்தைப் பற்றி, **இஸ்லா**மிய **இ**பாதத்துக்கு மனஇஷ்டம் போல அவருடைய தனி அர்த்தம் கொடுத்து வியாக்கியானம் செய்கின்றார் என்பதைத் என்ன தவிர்**த்**து வியாக்கியானத்தை செய்வதன் சொல்லமுடியும். **இத்**தகைய (ழலம் (முஸ்லிமல்லாத) அந்நியர்களை திருப்தி செய்வதுவே இவரின் தேட்டமாகும். மௌதூதி சாஹிபுவின் இபாபதத்தோ, முஸ்லிம்களோடு சேர்ந்து கொண்டால் യിல് സെത്വ്വ് ! அல்லாஹ் என்பதுவும், பிராமணர்களோடு கொண்டால் ாரம்! சேர்ந்து ாரம்! என்று ஜண்டாக்கொடி தூக்குவதுமதான் என்பது தெளிவாகத் தெரிகிறது

## மலாயிகத்துகள் பற்றி மௌதூதியின் கொள்கை

மலாயிகத்துகள் பற்றி மௌதூதியின் கொள்கை வினோதமானதும், விசித்திரமானதுமாகும். அவர் தனது பெருமைக்குரிய கோர்வையான "தஜ்தீது வஇஹ்யாயேதீன்" எனும் நூலின் 14வது பக்கத்தில் சொல்கின்றார்.

## "اسلام اصطلاح یس بو فرم شند کہتے ہیں دہ تقریباً وہ ا پیزہ جس کو یونان وہندوستان دغیر حمالک کے مشرکین نے دیوی یا دیوتا قرار دیا ہے۔ (تجدید مسکل)

"இஸ்லாமிய (இஷ்திலாஹ்) பரிபாஷையில் எதற்கு மலக்குகள் என்று சொல்கின்றார்களோ அது ஏறக்குறைய யூனான், இந்துஸ்தான் மற்றும் தேசங்களிலுள்ள (முஷ்ரிகீன்கள்) இணைவைப்பவர்கள் தேவன், தேவதை என்று சொல்கின்றார்களே, அவையேதான்."

வாசகர்களே! சொல்லப்பட்ட சங்கையான மௌதூதியின் கருத்தைத் தெரிந்து கொண்ட பின்னர். **இப்பொழுது** இந்தக் திருக்குர்ஆன் போதனைப்படியுள்ள ஸு ன்னத் ஜமாஅத்து முஸ்லீம் பெருமக்களின் கருத்தையும் கவனியங்கள்: அல்லாஹ் ஸு ப்ஹானஹு வத்தஆலா திருவுளமாகின்றான் :

## لاَيْعُصُونَ اللهُ مَا اَمْرُهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمُرُونَ بَلْ عِبَادُ مُكْرَمُونَ لاَ يَسْبِقُونَهُ بِإِلْقُولِ وَهُمُ بَامْرِهِ يَعْمَادُ مَا وَنَ مَا الْمَارِةِ فَيَعَلَوْنَ وَالْمَارِةِ فَيْ مَا لِنَقُولِ وَهُمُ

(மலாயிக்கத்துகள்) அல்லாஹ் உடைய கட்டளைக்குமாறு செய்யவே மாட்டார்கள். அவர்களுக்கு ஏவப்படுவதையே செய்வார்கள். எனினும், அவர்கள் அவனுடைய சங்கையான அடியார்களேயாகும். பேச்சில் அவனுக்கு முந்தவே மாட்டார்கள். மேலும் அவர்கள் அவனுடைய கட்டளைப் பிரகாரமே நடப்பார்கள்."

இவ்விரு ஆயத்துக்களினாலும் மலக்குகள் சங்கைக்குரியவர்கள், பரிசுத்தமானவர்கள் என்பதாகத் தரிபடுகின்றது. இதுதான் ஸுன்னத்து வல் ஜமாஅத்தாரின் கொள்கையுமாகும். (முஷ்ரிகீன்) இணைவைப்பவர்களுடைய தேவன், தேவதை பற்றி சங்கையான குர்ஆனின் போதனை விளக்கம் வருமாறு:-

## اِتْكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ عَصْبُ بَهُمَّمَ

நிச்சயமாக (முஷ்ரிகீன்களாகிய) நீங்களும், அல்லாஹ்வையன்றி (ஷிர்க் வைத்து) நீங்கள் வணங்கக் கூடியவைகளும் நரகத்தின் எரி கொள்ளிகளாகும்."

வாசகர்கள் சிந்தித்து உணர வேண்டும். **இப்பொழுது** ஹக்கீம் ஒருபுறம் மலாயிக்கத்துகளை அல்லாஹ்வுக்கு குர்ஆனுல் சங்கைகுரிய நல்லடியார்களாகவும், செயல்களை வழிப்பட்ட விட்டும் பரிசுத்தமானவர்களாகவும் காட்டுகின்றது: மற்றொருபுறம் முஷ்ரிகீன்களும் அவர்கள் **ഖ**ഞ്ഞന്ക്ക്കൂ പ്രധ്യൈക്യണ്ട് நரகத்தின் எரிகொள்ளிகள் என்று திருமறை தீர்ப்புச் சொல்கிறது.

இந்நிலையில் மௌதூதி சாஹிபு மலாயிக்கத்துக்களை, முஷ்ரிக்கீன்கள் கும்பிடும் தேவி,தேவதா என்றோ அல்லது முஷ்ரிகீன்கள் கும்பிடும் தேவி,தேவதாவை மலாயிக்கத்துக்கள் என்றோ முடிவு செய்வது எங்ஙனம் பொருந்தும்?

## களா, கத்ரைப் பற்றி மௌதூதியின் கருத்து

அல்லாஹ்வின் புறத்திலுள்ளது களா கத்று ത്ത്ന്വ அத்தியாவசியம் எனவும், அதற்கு ஈமான் கொள்வது மாந்நமாக வழிகேடு எனவும், நினைப்பது இதனை மறுத்துக்கூறுவது குப்று ஒவ்வொரு எனவும் முஸ்லிமும் அறிவார்கள். நன்கு ஆனால் சாஹிபுவோ ஜமாஅத்துப் மௌதூதி ஸுன்னத்து ഖல் விட்டும் பெருமக்களை அப்பார்பட்டு அலாதியாகக் கருத்தும் காணப்படுகின்நார். அவருடைய கொள்கையும், களா பேரில் கொள்ளவேண்டியது கத்றின் ஈமான் அவசியமில்லை என்பதாகும். அவர் தனது "மஸ்அலா ஜப்று கத்று" எனும் நூலின் 9 வது பக்கத்தில் எழுதுகிறார்:-

## م ہرج رمبرے نزدیک مثلہ قضاو تدرج فایان ہیں ہے اوراس کی جنیت ایک مثلہ کی ہے ، (مشلہ جبروقدر)

எந்த விதத்தாலும் என்னிடத்தில் களா கத்றுடைய மஸ்அலா ஈமானுடைய பாகத்தைச் சேர்ந்தது அல்ல. மேலும் அதன் நிலைமை (ஈமானோடு சம்பந்தமில்லாத தனிப்பட்ட) ஒரு மஸ்அலாவின் நிலைமையே ஆகும்.

மௌதூதி சாஹிபின் இந்த வாக்கியம் மிக எளிதாகவும் உள்ளது. இதைப் படித்துப் பார்த்து ஒரு சாதாரண அறிவுள்ள மனிதனும் கூட மௌதூதி சாஹிபிடத்தில் களா கத்ரைக் கொண்டு ஈமான் கொள்ள வேண்டியது அவசியமில்லை என்பதாக வெகு இலகுவாக விளங்கிக் கொள்வான்.

ஸுன்னத்து வல் ஐமாஅத்து முஸ்லிம்களோ களா, கத்று அல்லாஹ்வின் புறத்திலுள்ளது என்று உறுதியாக ஈமான் கொண்டிருகின்றார்கள். குர்ஆன் ஷரீபிலும் வந்துள்ளது:

عَلْ كُلُّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ

நபியே யாவுமே அல்லாஹ்வில் நின்றுமுள்ளது எனச் சொல்வீராக."

இதுமட்டுமல்லாமல், இன்னும் பல நூற்றுக்கணக்கான ஆயத்துக்களும்இ களாஇகதா் அல்லாஹ்வின் புறத்தாலுள்ளது என்று அறிவித்துக் கொண்டிருக்கின்றன. களா, கதா் அல்லாஹ்வின் புறத்தாலுள்ளது என்று ஈமான் கொள்கிற வரையிலும் அடியான் மு.்.மினாக முடியாது. என்று ஸஹீஹான ஹதீதுகளிலும் நன்கு தரிப்படுத்தப்பட்டுள்ளது.

புஹாரி, முஸ்லிம் முதலிய ஸஹீஹான ஹதீதுக் கிரந்தங்களில் ஹளரத்து பாரூக்கே அ.்.ளம் உமர் ரலியல்லாஹு அன்ஹு அவர்களைத் தொட்டும் ஹதீது ரிவாயத்துச் செய்யப்படுகின்றது.

ஜிப்ரிலே அமீன் அலைஹிஸ்ஸலாம் அவர்கள் நசூலே கரீம் நாயகம் ஸல்லல்லாஹு அலைஹி வஸல்லம் அவர்களின் சமூகத்தில் வந்து கேட்டது :-

اَخُورِنَ فِي عَنِ الْإِيْمَانِ قَالَ اَنْ تُؤْمِنَ بِإِللَّهِ وَ مَلْعِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَ مَلْعِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ اللَّاخِرِ وَ تُؤْمِنَ بِالْقَلُ رِخَيْرِ وَشَرِّع ( بَخارى وَ لَمَ) تُؤْمِنَ بِالْقَلُ رِخَيْرِ وَشَرِّع ( بَخارى وَ لَمَ)

எனக்கு ஈமானைப்பற்றி அறிவித்துத் தாருங்கள் என்று ஜிப்ரில் சொன்னார்கள். அலைவரிஸ்ஸலாம் நாயகம் സல்லல்லாஹு சொன்னார்கள். அலைவ്ദി வஸல்லம் நீங்கள் அல்லாவர்வைக் கொண்டும்இ மலாயிக்கத்<u>து</u>க்களைக் கொண்டும்,அவனது அவனது கொண்டும் நன்மை, தீமைகள் வேதங்களைக் இன்னும் யாவும் க<u>ந்</u>பனையைக் கொண்டுள்ளது என்றும் ஈமான் அவனுடைய(கதர்) கொள்வதாகும்"

ஹளரத்து அலி ரலியல்லாஹுதஆலாஅன்ஹு அவர்களைத் தொட்டும் இந்த ஹதீது ரிவாயத்துச் செய்யப்படுகிறது. ஸெய்யிதுல் ஆலம், நசூலுல்லாஹி ஸல்லல்லாஹு அலைஹிவஸல்லம் அவர்கள் திருவுளம்பற்றியுள்ளார்கள்.

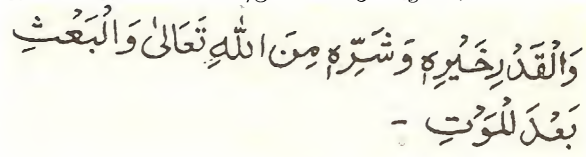
لَا يُوْمِنُ عَبُلُ هُنَّ يُوْمِنَ بِأِرْبَحٍ يَشُهُ لَا أَنْ الْمَالِلَا اللهُ وَالْمَالُولُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمَالُولُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الل

"அடியான் கருமங்களைக்கொண்டு நான்கு ஈமான் (ழ∴மினாக மாட்டான். கொள்ளுகின்ற ഖത്വെധിഖ്യഥ (1)அவை அல்லாஹ்வையன்றி வணக்கத்துக்குப் பாத்திரமான நாயன் யாருமில்லை எனவும், நான் அல்லாஹ்வின் நசூல் எனவும், என்னை சத்தியத்தைக் கொண்டு தூதராக அனுப்பியிருக்கிறான். அவன் சாட்சி சொல்ல என்றும் வேண்டும். (2) மரணத்தைக் கொண்டு கொள்ளவேண்டும்.(3) மரணத்திற்கப்பால் ஈமான் எழுப்பப்படுதல் என ஈமான் கொள்ளவேண்டும்." (4) (கத்ர்) கற்பனையைக் உண்டு

கொண்டு ஈமான் கொள்ளவேண்டும் (இந்த ஹதீதை இமாம் திர்மிதி ரஹ்மத்துல்லாஹி அலைஹி, இப்னுமாஜா ரஹ்மத்துல்லாஹி அலைஹி ஆகியோர் ரிவாயத்து செய்திருக்கிறார்கள் வாசகம் இப்னுமாஜா ரஹ்மத்துல்லாஹி அலைஹி அவர்களுக்கு உரியது.)

இவைதவிர இன்னமும் அநேகமான சஹீஹான ஹதீதுகளும், ரிவாயத்துகளும் அவந்நைக்கொண்டு உள்ளன. களாகத்ரின் மனிதன் எதுவரையிலும் பேரில் ஈமான் கொள்ளவில்லையோ அதுவரையிலும் அவன் மு∴மினாக ஆக என்பது பட்டப்பகலில் சூரியனைப்போல (முடியாது) தெளிவாக விளங்குகின்நது.

கல்வியை மார்க்கக் போதிக்கக்கூடிய ஏதாவது ஒரு ஹதீதுக் மதூஸாவில் கிரகந்தங்களைக் கொடுக்கக்கூடிய ஒரு ஆலிமிடத்தில், ஒவ்வொரு பாடமாக സ്ത്തി ஹதீதைப் படித்து மௌதாதி ஒதிக் கொள்வதந்கு ஜனாப் சாஹிபக்கு என்றும் கல்லூரிகளிலும், முடிந்திருக்கவில்லை. ஆங்கிலக் பாடசாலைகளிலும் கொடுக்கக்கூடிய ஜோலிதான் படித்துக் ്ങള്ള്വക്കണ நோட்டமிடுவதந்கு நன்கு அவருக்கு முறையாக அவகாசம் அளிக்காமல் விட்டிருக்க வேண்டும். ஆனால்,



"நன்மை தீமை அல்லாஹ்வின் (களாகத்ர்) கற்பனையிலுள்ளது எனவும், மரணத்திற்குப் பின்பு எழுப்பப்படுவோம் எனவும் ஈமான் கொண்டேன்" என்ற வாசகம் பொருந்திய ஈமான் முபஸ்ஸலின் வசனமும் - அதாவது அல்லாஹ்வைக்கொண்டும், அவனுடைய மலாயிக்கத்துக்களைக் கொண்டும், மரணத்துக்குப் பின் எழுப்பப்படுவோம் என்பதைக் கொண்டும் ஈமான் கொண்டேன்" என்ற வசனமும் கூட அவருடைய கவனத்தில் வரவில்லையென்று சொல்வதானது ஒப்புக்கொள்ள முடியாத ஒரு விஷயமாகும்.

மௌதூதி சாஹிபு மேலே சொல்லப்பட்ட தனது நூற்களில் தனது, கொள்கையையும், கருத்தையும்

வெளிப்படுத்திவிட்டு ஸுன்னத்து ഖல் நமது ஜமாஅத்து இமாம்களையும் சும்மாவிடவில்லை. அவர்களது சமூகங்களைப்பற்றி, தான் விரும்பியது போலெல்லாம் சொல்லியிருக்கிறார். தான் நாடிய படியெல்லாம் அவர்களைப்பற்றி வீண் தாவாவும் குதர்க்க வாதமும் பேசி இருக்கின்றார். இமாம் பகுறுத்தின் நாசீ அவர்களின் தப்ஸீர் வன்மைமிக்க கபீரை ஜப்ரிய்யாக் கூட்டங்களுக்கு வக்கீலாக இழுக்கைப் போட்டார். ஆக்கினார்.அவர் மீது இடத்தில் ஒரு அஷ்அரிய்யாக்களுடைய ஆதாரங்களை இது அப்பட்டமான ஜப்று" என்று தரிப்படுத்துகிறார். இன்னுமொரு இடத்தில் முதகல்லிமீன்கள் ரஹ்மத்துல்லாஹ் அலைஹிம் அவர்களை வேலையில்லாதவர்கள், உகவாக்கரைகள் என்கிறார். ஆகையால், இந்நிலைமையில் மௌதூதியாக்கள் சாஹிபுடைய தங்களுடைய மௌதூதி குரு கொள்கையும் ஜமாஅத்துக் இக்கருத்தும், ஸுன்னத்துவல் கொள்கைகளுக்கு விரோதமானதாக அல்லாமல் வേന്ദ്വ **ब**ळांळा என்பதை தாங்களே முடிவு செய்யட்டும்.

## இமாம் மஹ்தீ அலைஹிஸ்ஸலாம் அவர்களைப்பற்றி மௌதூதியின் கருத்து

மௌதூதி சாஹிபு தனது "தஜ்தீது வஇஹ்யாயேதீன்" எனும் இமாம் மன்தி அலைனிஸ்ஸலாம் பக்கத்தில் நாலின் 45 அவர்களுடைய வருகையைப்பற்றி பேசும் பொழுது முதலாவதாக பொதுமக்களின் கருத்தை வெளிப்படுத்துகிறார். அத்தோடு மௌதூதி, ஸுபி, தஸ்பீஹ் தைக்கா முதலியவைகளைப் பற்றியும், மற்றும் ஆத்மீக தத்துவ ஆட்சிகளைப்பற்றியும் பரிகாசம், கிண்டல் செய்துவிட்டு அதற்கடுத்து னுளரத் இமாம் மன்தீ அலைஹிஸ்ஸலாம் அவர்களின் வருகை சம்பந்தமாக தனது கருத்தை இவ்வாநு வெளியிடுகின்நார்.

ا برااندازه یه به که آنے والا اپنے زمانه میں بالکل جدید ترین طرز کا ایکر بہوگا کہ شایداسے خود کی اپنے مہدی موعود ہونے کی جر نہیں کہ کے ہونہ مرکی ہمد دیت دعویٰ کرنے کی چیز نہیں کہ کے دکھا نے کی چیز نہیں کہ کے دکھا نے کی چیز نہیں کہ کے کام میں کرایات وخوا رق کشوف والہامات اور چلوں اور جا ہدوں کی کوئی جگر نظر نہیں آتی وہ خالص اس کام کی بنیادوں پر ایک نیا نہ ب فکر بیدا کرے گا۔ (جریدہ ہے)

"என்னுடைய இதுவேயாகும். கருத்து அதாவது வரக்கூடியவர் (மஹ்தீ) தனது காலத்தில் பூரணமாக புதுமுறையான லீடராக இருப்பார். மேலும் அவருக்கு, அவரேதான் மஹ்தீ தெரியாமலிருக்கக் மஹ்கீ விஷயம் என்பதுவும் கூடும். தாவாச்செய்யக்கூடிய ഖിൡുധ്വഥல്ல. செய்து காட்டக்கூடிய விஷயமாகும். இந்த விஷயத்துக்குக் கநாமத்து, ளுவாரிகுல் அவசியம் கஷ்பு, இல்ஹாம், சில்லா, ஜபதம் எதுவும் ஆதாத்து, என்பதாக ஒரு வகையிலும் எனக்குத் தென்படவில்லை. அவர் ஒரு சுத்தமான இஸ்லாத்தின் அடிப்படையின் பேரில் ஒரு புது மத்ஹபின் சிந்தனையை உண்டாக்குவார்"

அலைஹிஸ்ஸலாம் ஹளரத்து இமாம் மஹ்தி குத்பியத்தும் அவர்களுக்கு விலாயத்தும். உண்டாகும் என்பகன் பேரில் சங்கைமிகு முஹத்திதீன்களெல்லாம் ஏகோபித்து உரைத்துள்ளார்கள். உம்மத்திலுள்ள இந்த அப்தால்கள் அலைஹிஸ்ஸலாம் அவர்களின் திருக்கரத்தில் 'பைஅத்து' செய்வார்கள் என்று ஸஹீஹான ஹதீதுகளில் வந்துள்ளது. இதன் இமாம் மஹ்தி அலைஹிஸ்ஸலாம் அவர்கள் வொலி மூலம் என்பது தெளிவாகின்றது. இந்த வொலியுல்லாஹ்வின் வேலையில்

மௌதூதி சாஹிபுக்கு கஷ்பு, கநாமத்தின் இடமும் தெரியவில்லை. இல்ஹாம், ரியாளத்தின் அடையாளமும் கிடைக்கவில்லை. எப்படித் தெரியும்? எப்படி கிடைக்கும்?

"அல்லாஹ் எவனுக்கு ஒளிப்பிரகாசத்தை அளிக்கவில்லையோ அவனுக்கு (வேறு) ஒளிப்பிரகாசமே கிடையாது."

## கண்ணியமிக்க ஸுபியாக்களின் நிலைமை பற்றி ஜனாப் மௌதூதியின் கருத்து

சங்கைமிக்க ஸுபியாக்களுடைய அவுராது, வளீபா, ரியாளத்து, முகாஷாபா முதலிய அமல்களின் ஹிஸ்புகளைப் பற்றி, மௌதூதி சாஹிபு தனது "தஜ்கீது வஇஹ்யாயேதீன்" எனும் நூலின் 23:.24 வது பக்கங்களில் எழுதி இருப்பதைப் பாருங்கள்.

இந்தப் புத்தியாகின்றது நபிமார்களுடைய உம்மத்துக்களில் கூட்டத்தாரை முநாக்கபா, முஷானதா, சில்லா, ரியாளத்து, ஓதல்களையும் நியமமாகக் ബ്ബിസ്ப്(அமல்களையும், கொண்டுவரக்கூடிய) வளீபாக்களுடைய போட்டு மயக்கத்தில் விடவம் விட்டது. இன்னமும் பாளுகளை அதிகமாக பேணுவதில் செய்து அல்லாஹ்வின் (ഥ്ലസ്ക്രഹ്ത്വ്വക്കണ மூழ்கச் கிலாபத்தின் இந்த (மௌதூதியின் திட்டப்படியுள்ள) வேலையை மறக்க வைத்து விட்டது."

சிந்தியுங்கள்! முகாஷபா, முநாகபா, ரியாளத்து, முஜாஹாதாக்களையெல்லாம் மௌதூதி சாஹிபு மருட்சிக்குரிய

காரணங்களாகக் காட்டிச் சொல்லி சங்கையான அவுலியாக்கள், ഖഖിവാ ஸுபிய்யாக்கள் உடைய ஹளரத்துக்களின் பேரில் களையைப் எப்படி மருட்சியெனும் போடுகின்நார். இன்னமும் பார்த்துக் பேரில் முஸ்களுப்பு, <u>நபிலுகளைப்</u> அவர்களின் கொண்டிருக்கிறார். அவர்ரிலேயே பா்ளானவைகளை விட்டும், முழ்கிக் கிடக்கின்றார்கள் என்பதாக தாவாச் செய்து முஸ்லிம்களை முஸ்தஹப்பு, விட்டிழந்து இருப்பதற்கு ஆசையூட்டுகின்றார்.

## பீர்இ முரீது (குரு, சீடன்) சம்பந்தமாக மௌதூதியின் கருத்து

ஜனாப் மௌதூதி சாஹிபு மற்றும் எல்லா முகல்லிது அல்லாதவர்களைப் போலவே, ഖണ്ട്ഷ്വാപിക്കബ് போலவே சம்பந்தமாகவும், பைஅத்து, இநாதத்து (ஞானதீட்சை) பேரிலும் கடுமையான விரோதங்கொண்டிருப்பதுமல்லாமல் அவற்றை ஷிர்குடைய ஸ்தானத்திலேயே கருதவும் செய்கின்றார். "தஜ்தீது வஇவர்யாயே தீன்' ത്ത്ന്ദ நூலின் பக்கத்தில் 114வது அவர் கூறுகின்றார்:

و بیعت کامعا نہ بیش کنے کے بعد کچے دیے نہیں گئی کہ ریاد میں وہ ذہنیت پیاہرنی شردع ہوجا تی ہے جرمیددں کے
ساتھ مختص ہوجی ہے۔ یعنی ہم مے سجادہ زمگیں کن گرت ہیر
مغاں گویدہ وائی دہنیت جس کے بعد پیرصاحب اورارباب
من دون الٹریس کوئی فرق باتی نہیں رہ جاتا !! فکر دنظر مفلوح
قوت تنقیدماؤف ،، علم وعفل کا استعمال موقوف - اور
دل و دماغ پرمن کی شیخ کا ایسا مکمل تسلط کہ گویا شیخ
دل و دماغ پرمن کی شیخ کا ایسا مکمل تسلط کہ گویا شیخ

"பைஅத்தின் விவகாரம் நடந்த பின்னர் சிறிதுநேரம் கூடச் செல்லாது முரீதீன்களுக்கே சொந்தமானதோர் புத்தி முரீதில் உண்டாக ஆரம்பித்து விடுகின்றது. அதாவது, 'மதுபானத்தைப் புகட்டக்கூடியவரே என்று கூப்பிட்டுக் கொண்டே (விரிப்பில் மதுவைச்

சிந்தி) விரிப்பின் மதுவின் நிருமாக ஆக்கிவிடு' என்ന புத்தி ஸாஹிபுக்கும், அர்பாபுன் மின்தூனில்லாஹீ அதந்கப்பால் ஓர் (அல்லாஹ் அல்லாத நாயன்) களுக்குமிடையில் யாதொரு வித்தியாசமும் எஞ்சியிராது. சிந்தனையும் ஆலோசனையும் சோந்துவிடும் அலசிப்பார்க்கும் சக்தி பூஜ்யமாகி விடும். புத்தியும், அநிவம் தடைப்பட்டு விடும். ஷெய்கு அഖത്വடെய ஆண்டவன் ஷெய்கு செய்யும் ஊழியம் இவனுடைய எனும் அளவுக்கு இருதயத்திலும் முளையிலும் அடர்ந்தேறிவிடுகிறது.

இதைத் தொடர்ந்து மௌதூதி சாஹிபு அதே நூல் அதே பக்கத்தில் ஹளரத்து முஜத்திது அல்பதானி ரஹிமஹுல்லாஹ் பற்றியும், ஷாஹ் வலியுல்லாஹ் ரஹிமஹுல்லாஹ் பற்றியும் அலசிப் பார்த்து எழுதுகிறார்.

مملائے کے اس مرض سے نہ حفرت بحد دصاحب اواقف کھے نہ شاہ صاحب گرغالبا اسس مرض کی شرت کا اکھیں پورااندازہ ہی دجہ ہے کہ دونوں بزرگوں نے ان بیا روں کو پھردی غذا دے دی جو اس مرض ہیں مہلک تابت ہونکی ہے۔ (تجرید مسکل ا

முஸ்லிம்களுடைய இவ்வியாதிபந்நி னுளரத்து முஜத்திது ஸாஹிபு விளங்காமல் இல்லை. ஷாஹ் ஸாஹிபுக்கும் தெரியாமல் இல்லை. ஆனால் அநேகமாக இவ்வியாதியின் கொடூரத்தைப் பற்ரி நிதானப்பட அவர்களுக்குப் பூரணமாக பெரியார்களும் ഖിல്തെல. இதே காரணம்தான் அவ்விரு திரும்பவும், அவ்வியாதிஸ்தர்களுக்குத் அதே உணவைக் கொடுத்தர்கள் வியாதியை சொஸ்தப் அது (அவர்களுடைய அவ்வியாதியிலே படுத்துவந்குப் பதிலாக அவா்களை) கொல்லக் கூடியதாக ஆக்கிவிட்டது.

கடைசியாக மௌதூதி சாஹிபு யோசனை சொல்லும் முகமாக மேற்படி நூல் 116ம் பக்கத்தில் எழுதுகின்றார்.

مراب جی کی تجوریددین کے لئے کوئی کام کرنا ہواس کے
لئے لازم ہے کہ متصوفین کی زبان واصطلاحات. رموزو
اشارات لباس ہری مریدی اور ہراس چیزسے جواس طریقہ
کی یاد تازہ کرنے والی ہوسلانوں کواس طرح پرمیز کرائے
جی طرح ذیا بطیس کے مریف کوشکرسے پرمیز کرایا جا تہے۔
(تجدید صلالا)

"இப்பொழுது யாரும் மார்க்கத்தைப் புதுப்பிப்பதற்காக ஏதும் ബേതെ செய்ய வேண்டியதாக இருந்தால் ஸுபிய்யாக்களுடைய வார்த்தைகளையும், பரிபாஷைகளையும், அவர்களுடைய சயிக்கனைப் (இஷாநூ) பேச்சுகளையும், பீர்தன்மை, முரீதுத்தன்மையின் போர்வையையும், இன்னும் தரீக்கா(வழி) பற்றிய **ஆசையைக்கிளப்பக்** கூடிய எல்லாச்சங்கதிகளையும் விட்டு ഖിധ്വാടിധ്വസ്ക്ക്ക தின்னக்கூடாதென<u>்</u>ஙு நீரழிவுக்கார சர்க்கரை <u>எவ்வாய</u> விலக்க வேண்டுமோ அவ்வாரே (முஸ்லிம்களையும் விட்டும்) விலக்க அவர்மீது (இக்கருமங்களை வேண்டியது கடமையாகும்.

"புத்திமான்கள் சிந்திக்க வேண்டும் வஹ்ஹாபிகளில் கூட்டத்தினரான அல்லாதவர்கள் பீர். முகல்லிது **ஒ**(**Б மு**ரீதுத்தன்மை கெட்டது மாத்திரமே கருதுகின்றார்கள் என்று ஆனால் மௌதூதி சாஹிபோ அவர்களை விட இன்னமும் நாலடி பாய்கின்றார். ஷெய்குமார்களுடைய முன்னே மேதைகளான பழக்க வழக்கங்களையும், அவர்களின் நடைபடி: சயிக்கினைகளையும் பரிபாஷைகளையும் அதிருப்பதியுடன் கூட அவந்நையெல்லாம் விட்டு நோக்கி முஸ்லிம்கள் தப்பித்து, அகன்றிருக்க வேண்டுமென இவர் யோசனை கூறுகின்றார்.

## பாத்திஹா, நேர்ச்சை, நிய்யத்து சம்பந்தமாக மௌதூதியின் கருத்து

ஜனாப் மௌதூதி சாஹிபு நேர்ச்சை, நிய்யத்து, பாத்திஹா, முதலியவைகளையெல்லாம் ஜியாரத்து, கந்தூரி (முஷ்ரிகீன்களுடைய) இணைவைப்பவர்களுடைய பூஜைகள் முஷ்ரிகீன்களின் சாபக்கேடு'' தோரணையில் எனக்காட்டும் தலையங்கத்தின் கீழ் நீண்டதோர் கட்டுரையை எழுதியிருக்கின்றார். இதிலிருந்து இவரின் தப்பும் தவறுமான விபரீத வியாக்கியானத்தை கொள்ளலாம். அவருடைய நிர்ணயித்துக் தஜ்கீது வஇஹ்யாயே தீன்" எனும் நூலின் 11வது பக்கத்தில் அவர் வரைந்துள்ளார்:-

الرائیت خالصہ کے بعد یہ دو مری قیم کی جا ہلیت ہے جن یں انسان قدیم ترین زمانہ سے آن تک مبتلا ہو تاریخ اور بیشہ گھٹیا درجہ کی دماغی حالت ہی ہیں یہ کیفیت رو نما ہوئی ہے انبیا علیم اللام کی تعلیم کے الرسے جہاں لوگ الٹرواحد قبار کی فعرائی کے قائل ہوگئے دہاں سے فعراؤں کی دومری اقسام تو رخصت ہوگئیں۔ گرانبیا ، اولیا، شہرارصا لین جاذیب اقطاب ۔ ابدال علاء شائخ اورطللہوں کی فعرائی پھر بھی سی نہ کسی طرح عقا مرسیل بی جھوٹرکران نیک بندوں کو فعرا بنالیا " ( تجدید صال

"சுத்த மட்டித்தனத்திற்குப்பின்பு இது மற்றொரு வகையான மட்டித்தனமாகும். இதைக் கொண்டு மனிதன் பூர்வீக

காலத்தில் இன்று வரையிலும் சோதிக்கப்பட்டவனாகவே இருந்து இருக்கின்றான்." மேலும் எப்பொழுதும் மட்டரகமான புத்தியிலேயே இந்நிலை தோந்நமளித்துக் கொண்டிருக்கிறது. நபிமார்களின் போதனையின் குணப்பாட்டினால் எங்கும் ஜனங்கள் அல்லாஹுல் கள்ளாரையே வாஹிதுல் ஆண்டவன் என்று சொல்லிக் அங்கிருந்து கொண்டிருந்தார்களோ தெய்வங்களெல்லாம் ത്തെധ போய்விட்டன. ஆனால் அன்பியா, அவுலியா, ஷுஹதா, ஸாலிஹீன், மஜ்தூபுகள், குத்பமார்கள், அப்தால்கள், உலமாக்கள், ஆகியவர்களையும், ஷெய்குமார்கள் அல்லாள்வின் நல்லடியார்களையும் ஆண்டவனாகக் கருதுவது திரும்பவும் ஏதோ ரை கொள்கையில் தனது (ஷிர்குடைய) ஸ்தானத்தை எடுக்கவே புத்தியில்லா செய்கின்றது. மடையர்கள் முஷ்ரிகீன்களுடைய தெய்வங்களை விட்டுவிட்டு நல்லடியார்களை**த்** இந்த தெய்வங்களாக அக்கிவிட்டார்கள்."

இந்த இடத்தில் ஜனாப் மௌதூதி சாஹிபு எல்லா ഖണ്ടെണ്ടിക്കണ്ഡ് போலவே வீண் வாதத்திலும், கவநான இநங்கிவிட்டார். வியாக்கியானம் செய்யும் வேலையிலுமே மேலும் முஸ்லிம்கள். ஸுன்னத்துவல் அல்லாஹ்வின் ஜமாஅத்து மெய்யன்பர்களான நல்லடியார்களை எல்லாம் தெய்வங்களாக அக்கிவிட்டார்களென்று வாதிடுகிறார். அபவாதங்களைக் கூரி பகிரங்கமான இவருடைய இந்தத்தாவா சுக்க தவாநானதும் படுதூறுமாகும். எந்த முஸ்லிம் நபிமார்களின் நாயகம் ஸெய்யிதுல் அன்பியா സல்லல்லாஹு அலைஹிவஸல்லம் அவர்களையும் கூட நம்பி விசுவாசிக்காமல் அல்லாஹ் என்നു| அவர்களை அடியாராகவுமே அல்லாளு்வுடைய திருத்தூதராகவும், நம்பி விசுவாசிக்கின்றானோ, அவன் எந்த கௌதையும் குத்பையும், வேறு பெரியாரையும் எங்ஙனம் எந்தப் **தன்னுடைய** நாயன் என்று அல்லாளுவுக்கு விசுவாசிப்பான்? இணைவைத்து இக்கூற்று <u>ഖ</u>ഞ്ഞൂന്വിക്ക്കിൽ வழிகேடான பல்லவியாகும். பழைய அதாவது அல்லாஹ்வின் நல்லடியார்களை அவனது மெய்யன்பர்கள் என்നു நம்புவதைஇ அவர்களை ஆண்டவன் என்று நம்புவதாக (அபவாதப் படுதூறு) கூறுகின்றார். இதே அடிப்படையில்தான் வஹ்ஹாபிகளின் மௌலவி இஸ்மாயில் கின்லவி இந்தியய் தலைவர், தனது எனும் நூலில் இடத்துக்கு இடம் அல்லாஹ் 'தக்வியதுல் ஈமான்' ஒருவனையே (ஈமான்) விசுவாசம் கொள்ளுங்கள். வேறு எவரையம் கொள்ளாதீர்கள் விசுவாசம் என்നു| வலியுறுத்திக் கூறுகின்றார். குர்ஆனிலோ எப்படி அல்லாவர்வை நாயன் சங்கையான என்ங நம்பிக்கை கொள்ளும்படி கட்டளை வந்திருக்கின்றதோ, அதேபோல நல்லடியார்களை அல்லாள்வின் அவனது பக்தர்கள்,

மெய்யன்பர்கள் என்று விசுவாசம் கொள்ளும்படியாகவும் கட்டளை வந்துள்ளது.

"செலாவணியில்லாக் கொள்கைகளை விட்டும்இ கெட்ட சிந்தனைகளை விட்டும் அல்லாஹ்வைக் கொண்டு காவல் தேடுகின்றோம்"

மேலும் மௌதூதி சாஹிபு தனது சிந்தனைக்குத் தோதாக தெய்வீக லட்சணங்களை முவ்வகையாக விபரித்து பின்வருமாறு தனது "தஜ்கீது வஇஹ்யாயே தீன்" நூலின் 15வது பக்கத்தில் எழுதுகின்றார்:-

## ایک طرف شرکانہ بوجاباطی کی جگہ فاتحہ، زیارات ۔ نیاز، نذر عرس ، صندل ، برخصاوے ، نشان ، عَلَم تعزید اوراسی قسم کے دو سرے نہی اعمال کی ایک نئی شریعت تصنیف کرلگئ " (تجدید صف)

ஒரு புறம் முஷ்ரிகீன்களுடைய பூஜைத் தொகுதிகளின் இடத்தில்இ பாத்திஹா — ஜியாரத்து — நேர்ச்சை — நிய்யத்து சந்தனம் பூசுதல் - நிஷான் - கொடி — த∴ஸியாக்களும் துக்கம் கொண்டாடுதல் முதலியனவும், இவ்வினத்தைச் சேர்ந்த ஏனையவைகளும் மார்க்க அனுஷ்டாத்தின் ஒரு புது ஷரீஅத்தை உண்டாக்கி விட்டன".

மௌதூதி சாஹிபுடைய மேற்சொன்ன வாசகத்தின் கருத்து தெளிவாகவும், துலாம்பரமாகவும் உள்ளது. அவரிடத்தில் காரியங்களும் தெய்வீக இவ்வெல்லாக் லட்சணங்களாகவும், நாயனுடைய தன்மைக்கு அவசியமான அம்சங்களாகவும் உள்ளன. உயிருள்ளவந்நுடனோ, சிருஷ்டிகளில் யாதொரு இவ்வேலைகள் செய்கின்றவர்களெல்லாம் இ<u>நந்தவந்நு</u>டனோ, மௌதூதி சாஹிபிடத்தில் முஷ்ரிக்குகளாக உள்ளனர். ஏனென்றால் லட்சணங்களையும், நாயனுடைய தன்மைக்கு அவசியமானவைகளையும் உயிரான அல்லது இநந்த எந்த எனத் சிருஷ்டிக்காவது உண்டு தரிப்படுத்துவது ஷிர்க்காகும்.

வேறொருவகையாகச் சொல்வதானால், இப்படிச் இன்னும், சொல்லலாம்: அதாவது மௌகாகி சாணிபிடத்தில் பாத்தினூ ஓதுவதானாலுமோ. நூர்க்கை நிய்யத்து செய்வதானாலுமோ செய்ய அல்லாளுவின் ருஹுக்குத்தான் வேண்டும். ஸியாரத்துச் செய்வதென்றால் சாஹிபுடைய மௌதூதி **ஆ**ண்டவனுடைய கபுரைத்தான் ஜியாரத்து செய்ய வேண்டும். க<u>ந்த</u>ூரி நடத்த வேண்டுமென்நால் மௌதூதி சாஹிபுடைய **ஆ**ண்டவனுடைய மஸாருக்குத்தான் கந்தூரி நடத்த வேண்டும்.

# من دوممری طرف بغیرکسی نبوت علمی کے ان بزرگوں کی ولادت دفات فہور وغیاب کرا مات وخوارق اختیارات و تعرفات اورالٹر تعانی کے پیمان ان کے تقربات کے کیفیان کے متعلق ایک بوری میں تھا لوجی تیا وہوگئی جوبت برست مشرکین کے مینفالوجی سے برطرہ لگاؤگھا سکتی ہے (تجدیدہ صل)

சிருஷ்டிகளில் உயிரான இநந்து போன அல்லது ருஹுக்காவது (கத்தம், பாத்தினூ நல்ல யாருடைய ஓதி, அந்நின் அமல்களைச் செய்து, **தவாபை** (ஈஸால் ஒருவன் செய்வது) வைப்பானேயானால் சோ்த்து அல்லது எந்த ஒரு மனிதருடைய ஸியாரத்துச் செய்தானேயானால், கபுரையாவது அல்லது எந்த ஒரு பெரியாருடைய, மஹானுடைய மஸாரிலேயாவது கந்தூரி செய்தானேயானால் மௌதூதி சாஹிபிடத்தில் தெய்வீக அவசியமானதும் லட்ணமும், நாயகத்தனத்துக்கு ஆகும். இவரிடத்தில் சிருஷ்டிகளுக்குத் இவைகளை தரிப்படுத்தவது ஷிர்க்காகும். இதுதான் மௌதூதி சாஹிபின் மேலேயுள்ள வாசகத்தின் கருத்தாகும்.

சங்கையான மௌதூதி சாஹிபுடைய சாலக்கையும், தந்திரத்தையும் சற்று நோக்க வேண்டும். மேலே கூறப்பட்ட அவரது வாசகத்தில் ஜியாரத்துஇ கந்தூரி முதலிய மாக்கத்திலுள்ள நல்ல நிஷான்(பஞ்சா) த.்.ஸியத்து(துக்கம் கொண்டாடல்) கருமங்களை கருமங்களோடு முதலிய തെയെ ஆகாகு சோ்த்துக் குழப்பிச் முஸ்லிம்கள் சொல்லியிருக்கிறார். ஏனென்றால்இ பாமர ஏமாந்து ஆகுமாக்கப்பட்ட விஷயங்களையும் ஆகாத மார்க்கத்தில் கருமம்

அவற்றை விட்டுவிடுவார்கள் என்பதற்காகத்தான் என நினைத்து சாஹிபுக்கு தந்திரம், மௌதூதி இதுவும் கெரியாகா? இந்தத் முதலியனவெல்லாம் நிஷான், துக்கம்(மாராடித்தல்) பஞ்சா, உலமாக்கள் ஆகாதவையென ஸுன்னத்<u>த</u>ு வல் ஜமாஅத்து அளித்திருக்கும் மார்க்கத்தீர்ப்பு பத்வாவே அதற்குச் சான்றாகும்.

இப்பொழுது, இவ்விடத்தில் இன்னுமொரு விடயத்தை விளக்குவது நல்லது என்று நினைக்கின்றோம். அதாவது மௌதூதி சாஹிபு எந்தக் கருமங்களை முஷ்ரிக்கின்களுடைய பூஜைகளின் தொகுதிகளின் ஸ்தானத்தில் உள்ளவை என்று சொல்கின்றாரோ அவைகளுக்கெல்லாம், குர்ஆன், ஹதீதுகளில் ஆதாரமிருப்பது சூரியனைப் போல் துலாம்பரமானதாகும். கூறப்பட்ட கருமங்களுக்கு மார்க்க ஆதாரங்களைப் பார்க்க விருப்பமுடையவர்கள் "ஆயினயே மௌதூதியத்து" என்ற நூலின் இரண்டாம் பாகத்தைப்பார்க்கவும்.

## மார்க்கப் பெரியார்களின் கறாமத்துகளையும், அந்புதங்களையும் பந்நி மௌதூதியின் அபிப்ராயம்

மார்க்கப் பெரியார்களுடைய கறாமத்து, அற்புதங்களைப் பற்றி மௌதூதி சாஹிபுடைய கருத்தையும், அபிப்ராயத்தையும் தெரிய வேண்டுமானால் அவருடைய "தஜ்தீது வஇஹ்யாயே தீன்" என்ற நூலின் 15வது பக்கத்தைப் பார்வையிடவும். அவர் அதில் தன்னுடைய கருத்தை வெளியிடுகின்றார்.

و دومری طرف بغیرکسی نبوت علمی کے ان بررگوں کی ولادت دفات ظہور وغیاب کرا مات دخوارق اختیارات دتھ فات ادرالٹر تعالیٰ کے بہاں ان کے تقربات کے کیفیان کے متعلق ایک بوری سے اوجی تیار ہوگئ جوبت برست مشرکین کے مینفالوجی سے ہرطرہ لگاؤ کھا سکتی ہے (تجدیدہ ها۔) مینفالوجی سے ہرطرہ لگاؤ کھا سکتی ہے (تجدیدہ ها۔)

"மற்றொரு பக்கம் அறிவு சம்பந்தமான எந்தவித ஆதாரமுமில்லாது அந்தப் பொரியார்களுடைய ஜனனம், மரணம்,

தோற்றம், கறாமத்து, அந்புதங்கள் இன்னும் ഥത്വെഖ്യ, அல்லாஹ்விடத்தில் அவர்கள் முடுகுதலான விதங்கள் சம்பந்தமாக வணக்கஸ்தர்களைடைய மெர்ரோலஜி ഖിക്കിുണ്ട (தாதுக்களிலிருந்து உலோகங்களைத் தயாரித்து வேலை செய்யும் ஒப்பானதென்നே எல்லாவிதங்களிலும் முற்றிலும் கலை)யோடு சொல்லும்படியானதோர் மெற்றாலஜி தயாராகி விட்டது"

ஸுன்னத்தவல் ஜமாஅத்துப் பெரியார்களுக்கு மறைந்ததில்லைஇ மார்க்கப் பெரியார்களுடைய கஷ்பு, கறாமத்து, அற்புதங்கள், இறைவனிடம் அவர்கள் முடுகுதல் பெற்ற தன்மை ஆகிய இவைகளைப் பற்றி மௌதூதி சாஹிபுடைய கொள்கையும், கருத்தும் ஏனைய முகல்லிது அல்லாதவர்களான வஹ்ஹாபிகளுடைய கொள்கையேதானாதாகும்.

இதனால், மௌதூதி சாஹிபு அந்த வஹ்ஹாபிகளின் கொள்கையையே தூக்கிச் சுமப்பவர் என்பது தெரியவருகிறது. அந்தக் கொள்கை ஸுன்னத்துவல் ஜமாஅத்து முஸ்லிம்களிடத்தில் குப்ரிய்யத் (மார்க்க முரண்) உடையதும் ரித்தத்து (மார்க்கத்தை விட்டு நீங்குவது)ம் ஆகும்.

நான் மேலெழுந்த வாரியாக மௌதூதி சாஹிபுடைய சில கொள்கைகளையும் சிந்தனைகளையுமே சுருக்கமாக வாசகர்களின் சமூகம் கொண்டுவந்திருக்கிறேன். அவற்றை அவர்கள் நன்கு பார்வையிட்ட பின்னர் மௌதூதி சாஹிபு யார்? அவருடைய கொள்கை எத்தகையது என்பதை நீங்களே நிதர்சனமாகக் கண்டு ஓர் முடிவுக்கு வர இயலும்.

கடைசியாக இதோ எனது ஒரு பத்வாவையும் சமாப்பிக்கின்றேன். இந்த பத்வாவின் காரணமாக சில மௌதாதிகளின் ஏசல், தூற்றுதல்களுக்கும், கண்டனத் தபால்களுக்கும் ஆளாகி அதிகமான மனவேதனையும் அவர்களால் அடைந்தேன்.

அந்த பத்வாவின் விபரம் வருமாறு :-

## பத்வா

வினா : மார்க்க அறிஞர்கள், பரிசுத்த ஷரீஅத்தின் பிரகாரம் மார்க்கத்

தீர்ப்புக் கூறும் முப்திகள், கீழே குறிப்பிடப்படும் வினாக்களுக்கு எத்தகைய பதிலைக் கூறுகிறார்கள் என்பதை விபரிக்க வேண்டுகின்றேன்?

- I. மௌதூதி சாஹிபுடைய கொள்கை எத்தகையது? கொள்கை சம்பந்தமாக அவர் எப்படிப்பட்டவர்?
- II. மௌதூதி சாஹிபையோ, அவருடைய கொள்கையில் சோந்தவாகளையோ இமாமாக முன்னிறுத்தி அன்னவரைப் பின்பற்றித் தொழலாமா? அத்தொழுகை கூடுமா? கூடாதா?
- III. அவருடைய இயக்கத்தில் சேர்வது பற்றி மார்க்கத் தீர்ப்பு யாது?

### இப்படிக்கு கௌது முகையதீன் ஹளரத்து மகான், வேலூர் - (மதராஸ்)

விடை: அல்லாஹ்வைப் புகழ்ந்து, அவனது ரசூலே கரீம் ஸல்லல்லாஹு அலைஹிவஸல்லம் அவர்களின் மீதும், கிளையார் மீதும்,தோழர்கள் மீதும், ஸலவாத்தும், ஸலாமும் சொல்லிக் கொண்டு இவ்விடையை எழுதுகிறேன்.

- நூற்களிலிருந்து I. மௌதூதி சாஹிபுடைய அவருடைய கொள்கைகள் பிசகானவை: கரு<u>த்து</u>க்கள் மோசமானவை, சிந்தனைகள் என்பவை தெளிவாகத் தவநானவை தெரியவருகின்றன. கொள்கை சம்பந்தமான விஷயத்தில் அவர் இமாமையோ, மதுஹபையோ பின்பர்நாகவர். மேலும் அவரின் குறிப்பான சிந்தனைகளைப் பொருத்தவரை அவர் **സൗ**ത്ത് ത് ക് ക്വഖര് ஜமா அத்துடைய எல்லையைவிட்டும் தாண்டி வெளியே புரப்பட்டவராகும்.
- II. மௌதூதி சாஹிபையோ, அவருடைய கொள்கையைக் கொண்டவர்களையோ இமாமாக ஆக்கக் கூடாது. மேலும் அன்னவர்களைத் தொடர்ந்து தொழுதால் அத்தொழுகையை மீட்டித் தொழுவது கடமையாகும்.

III. மௌதூதி சாஹிபுடைய இயக்கம் வழிகேடான இயக்கம். அந்த இயக்கத்தில் முஸ்லிம்கள் சேருவது வழி கேட்டின் பாதாளப் படுகுழியில் விழுவதற்கு ஒப்பாகும்.

முஸ்லிம்கள் மௌதூதி சாஹிபுடைய நூற்களையும், பிரசுரங்களையும் பார்வையிடாமலிருப்பதும், அவருடைய இயக்கத்தில் சேராமல் இருப்பதும் அவசியமானதாகும்.

ஹதீது ஷரீபில் வந்துள்ளது :-

"கெட்ட கொள்கைக்காரரிடம் போகாதீர்கள். அவர்களை உங்களிடம் வரவும் விடாதீர்கள். (அப்படியானால்) அவர்கள் உங்களை குழப்பத்திலாக்க மாட்டார்கள்"

அதாவது நீங்கள் அவர்களுடைய வழிகேடு, குழப்பம் பொல்லாங்குகளை விட்டும் பாதுகாக்கப்பட்டவர்களாக ஆகுவீர்கள்.

அல்லாஹ் சுப்ஹான ஹுவத்தஆலா மிகவும் அநிந்தவன். இதை எழுதியவா்:

### அபுல் ஜமீல் முகம்மது நிழ்வானுந் நஹ்மான் பாநூக்கீ முப்தீ மாலூஹ் (இந்தூர் சிட்டி)

சங்கையான வாசகர்கள் நீதிஇ நேர்மையுடன் கூறுங்கள். மேலே கூறப்பட்ட கொள்கையின் பிரகாரம் தீர்ப்புக் மௌதூதி சாஹிபை தக்லீது இல்லாதவர் என்று நான் எழுதினேன். ஜமாத்தே இஸ்லாமி இயக்கத்தை, முஸ்லிம்களை அவருடைய வழிகெடுக்கக்கூடிய இயக்கமென்று காட்டினேன். ത്തെധ சுன்னத்துவல் ஜமாஅத்து உலமாக்களும் மௌதூதி சாஹிபின் அளித்திருக்கிறார்கள். பேரில் காபீா், முா்தத்து என்பதாக பத்வா இந்நிலையில் உண்மையை உணர முற்படாமல் மௌதூதிகள் ஏன் இவ்விடத்திலிருந்தே விழுகின்றார்கள். அவர்களுடைய அவர்களின் குப்ரு, வழிகேட்டின் மீது பத்வாக் கிளம்பி இருக்கிறது. வழிகேடர்களென குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. அதில் அவர்களை தக்லீதல்லாதவர்களும் கூட ഖഞ്ഞൂനിക്ക്, அதாவது தேவ்பந்திகளும் கூட மௌதூதி சாஹிபை வழிகெட்டவர் எனவும் அவருடைய இயக்கம் முஸ்லிம்களை வழிகெடுக்க கூடிய இயக்கம் எனவும் மார்க்கத்தில் தீங்கு விளைவிக்கக் காரணமான இயக்கம் எனவும் காட்டியிருக்கிறார்கள்.

மௌதூதி சாஹிபுவைப்பற்றி அமீர்தசரஸ், மௌலவி தனா உல்லாஹ்வின் அபிப்ராயம்

مرادوه معدرنهی به جس سمعترله فرقه شتن کیاجاتا ہے مرادوه معدرنهیں ہے جس سمعترله فرقه شتن کیاجاتا ہے بلکہ اصلی معنوں میں اعترال مراد ہے اس لفظ کے می علی گی بلکہ اصلی معنوں میں اعترال مراد ہے اس لفظ کے می علی گی کے ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں موصوف ابنی تخریات میں عمو گامرزا صلا فا دیانی کا متبتع کرتے ہیں (خطاب بہ مودودی) منقول از حقائق مودد دیت (معنفه دا و دغیر مقلد)

மௌலானா மௌதூதி உடைய வழி இ∴்திஸால் இல்லை ஆகும். இ∴திஸால் என்பதைக் இ∴திஸால் எனினும் கொண்டு நம்முடைய கருத்து, எதிலிருந்து மு.்.தஸிலாக் கூட்டத்தாருடைய பெயரை எடுக்கப்பட்டதோ அந்த தாத்து அல்ல. எனினும் அசல் இ∴திஸால் பொருளின்படி தான் நம்(ழடைய கருத்து, இந்தப் பதத்திற்கு(அசல்) பொருள் விலகி இருத்தல் என்பதாகும். நாம் பார்க்கிறோம். அவர்(மௌதூதி) தனது எழுத்துக்களில் பொதுவாக மிர்ஸா ஸாஹீபு-காதீயானியைப் பின்பந்நுகிநார்."

## மௌதூதி சம்பந்தமாக தேவ்பந்து பத்வா

ஒருபோதும் முஸ்லிம்கள் அന്ദவേ இந்த இயக்கத்தில் முஸ்லிம்களைக் சேராதிருப்பது அவசியமாகும். இவ்வியக்கம் சேரவிடாது கொல்லக்கூடிய நஞ்சாகும். ஜனங்களை இதில் தடுக்கவேண்டும். இதில் சோந்தால் பிரயோசனம் அடைவதந்கு மாநாக நஷ்டமே அடைவார்கள். ஷரீஅத்தின்படி இந்த இயக்கத்தில் பங்கு பெறுவது ஒருபோதும் கூடவே கூடாது. எவன் ஒருவன் இந்த ஜமாஅத்தின் கருத்துக்களைப் பிரசாரம் செய்து பரப்புகின்றானோ பாவகாரியமே செய்கின்றான். நன்மைக்கு மாற்றமாக அவன் தீமையான குணபாட்டை விட்டும் (அந்த) அவனும் தப்பித்துக்கொள்ள முடியாது. மேலும் அவன் ஜனங்களைப் பாவச் செயலளவிலேயே அழைக்கிறான். பள்ளியிலாவது எந்தப் இமாம் மௌதூதி சாஹிபுடைய கொள்கையுடைய இருந்தால் அவருக்குப் பின்னால் தொழுவது மக்றூஹ் ஆகும்.

அல்லாஹ் மிக அறிந்தவன் - இதை எழுதியவர்: **அஸ் ஸெய்யிது மஹ்தி ஹஸன் தேவுபந்து**, தலைமை முப்தி, தாறுல் உலூம் மத்ரஸா ஹிஜ்ரி 1370

- (2) இந்த விடை சரியானதே" - **மஸ்ஊது அஹ்மது தேவுபந்து,** உதவி முப்தி, தாறுல் உலூம் மத்ரஸா, 22 ஜமாதுல் ஆகிர், ஹிஜ்ரி 1370
- (இந்த பத்வாக்கள் கைறு முகல்லிது தாவூதுவால் கோர்வை செய்யப்பட்ட "ஹகாயிகே மௌதூதிய்யத்" எனும் நூலில் இருந்து எடுத்து எழுதப்பட்வை)

## மௌதூதி சாஹிபுவைப் பற்றி முப்தீ கிபாயத்துல்லாஹ் திஹ்லவியின் பத்வா

"மௌதூதி ஜமாஅத்தின் அப்ஸர் மௌலவி அபல் அ.்.லா மௌதூதியை நான் அநிவேன். அவர் ஒரு நம்பிக்கைக்குப் பாத்திரமான நன்கு மதிக்கப்பட்ட ஆலிமிடத்தில் ஒரு கல்வி பயின்ற சீடரல்ல. அவருடைய ஆராய்ச்சி அவரின் விளக்கத்தைப் பொறுத்தவரை விசாலாமானதாக இருந்தாலும் மார்க்க ஞானத்தின் பலஹீனமானதாகும். அவரது ஆராய்ச்சி இஜ்திஹாதின் போக்கைக் காட்டுகின்றது. மேலும் இதே காரணம்தான் அவருடைய கட்டுரைகளிலும், பெரும்இபெரும் மலைகளைப் போன்ற உலமாக்கள் பேரிலும் மட்டுமா — சங்கை நிரைந்த அது ஸ்ஹாபாக்கள் பேரிலும் குதர்க்க ஆட்சேபணைகளைக் கூட கொண்டு காணப்படுகின்றன.

ஆகையால் முஸ்லிம் இந்த இயக்கத்தை விட்டும் விலகி இருப்பது அவசியமாகும். மேலும் அன்னவருடன் சேர்ந்து உருவாடி அவருடைய ஐக்கியப்பட்டிருப்பதும் கூடாது. கட்டுரைகள் வெளிரங்கத்தில் மனதைக் கவரக் கூடியதாகவும், நல்லதைப் போல அதனால்(மார்க்க விலக்குகளுக்குத் தலைசாய்க்கும் இருந்தாலும் இல்லாமலாகி கட்டுப்பாடில்லாத) கன்மை சூய இச்சையடைய மனதில் உரைந்துவிடும். மனப்பான்மை மேலும் மார்க்கப் பெரியார்களின் பேரில் கெட்ட எண்ணத்தையும் உண்டாக்கிவிடும்'.

மண்டையில் மூளையும், மூளையில் புத்தியும், புத்தியில் விளக்கமும் இருக்கக் கூடிய ஒவ்வொரு முஸ்லிமும் மௌதூதி

சாஹிபுடைய இத்தகைய ஆராய்ச்சியையும் , கொள்கைகளையும் பார்க்க பின்னர் மௌதூதி சாஹிபடைய வமியானது <u> அலைஹ</u>ிவஸல்லம் பெருமானார் ஸல்லல்லா<u>ஹு</u> அவர்களுடைய முனும்மதிய்யா ஷரீஅத்தே என்ற நன்னெரி வமியோடு எந்க விதத்திலும் சம்பந்தமும், தொடர்பும் கொண்டதாக இல்லை என்ற முடிவுக்கே நிச்சயம் வருவான். இந்த உண்மையை மௌதூதி மௌதூதியாக்களோ சாஹிபோ அல்லது ന്ന്വ யாரும் மாுக்க மௌதூதி ഖഥിധിல്തെം. (ஏனென்றால், இந்த <u>உ</u>ண்மையை சாஹிபவே தனது வாயாலும் எழுதுகோலாலும் வெளிப்படுத்தி சாஹிபு தா்ஜுமானுல் இருக்கின்றார்.) எவ்வாநெனில் மௌதூதி குர்ஆனில் சொல்கின்நார்.

> می بیم این مرلک ونظام کوکسی شخص خاص کی طرف نسو ب کرتے کو ناجا گزشجھتے ہیں۔ مودودی تو درکنا رہم تواسس مسلک کوجمری کہنے گئے بھی تیار نہیں۔ (ترجمان القرآن)

நாம் நமது மத்ஹபை — வழியை — குறிப்பான எந்த ஒரு நபருடனேயும், சேர்ப்பதையும் கூடாது என்பதாகக் கருதுகின்றோம். மௌதூதி என்று சொல்வது ஒருபுறமிருக்கட்டும் நாம் இந்த வழியை முஹம்மதிய்யா (உடைய வழி) என்றும் கூடச் சொல்வதற்குத் தயாராக இல்லை."

"மௌதூதி சாகிபுடைய இந்த வாசகத்தினால்" அவருடைய இந்த இயக்கமானது முஹம்மதியாவுடைய வழியோடு அந்த இயக்கத்திற்கு ஒருவகையான சம்பந்தமுமே இல்லை என்பதுவும் பட்டப்பகல் போல நன்கு விளங்குகின்றது.

இதை விளங்கிய பின், அதாவது, மௌகாகி ஆகையால் இஸ்லாமி சாஹிபின் ஜமாஅத்தே இயக்கத்துக்கு முஹம்மதிய்யாவடைய வழியோடு ஒரு தொடர்பும் கிடையாது என்று (முஸ்லி(மும் மௌதூதி அறிந்த பிறகு ஒவ்வொரு சாஹிபின் ஜமாஅத்தே இஸ்லாமி இயக்கத்தில் சேருவது கூடாது - ஹீநாம் -என்ற முடிவுக்கே வருவான்.ளள

வஸ்ஸலாம்